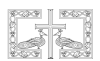
# Преп. Василий *(Кишкин)*

# Письма о подвижничестве инокинь



НАСЛЕДИЕ ПРАВОСЛАВНОГО ВОСТОКА

> Серпухов 2015

УДК 248(47) ББК 86.372 В 19

> Рекомендовано к публикации Издательским Советом Русской Православной Церкви ИС Р15-503-0173

Издательство благодарит за помощь в издании книги Сергея Константиновича Платова

Преп. Василий (Кишкин)

В 19 Письма о подвижничестве инокинь / Вступительная статья, подготовка текста, комментарии В.В. Кашириной. — Серпухов, 2015. — 280 с.

УДК 248(47) ББК 86.372

ISBN 978-5-9905423-4-1

Преподобный Василий (Кишкин, 1745–1831) – старец Площанской пустыни, духоносный наставник и молитвенник. Среди его учеников – преп. Лев (Наголкин), возродитель старчества в Оптиной Пустыни, преп. Макарий Оптинский, игумен Филарет (Данилевский), настоятель Глинской пустыни, преп. Макарий (Глухарев), просветитель Алтая, архимандрит Мельхиседек (Сокольников) – настоятель Московского Симонова монастыря и др. Духовными чадами старца Василия были многие насельницы женских монастырей, письма к которым были собраны в сборник «О подвижничестве инокинь». В сборнике представлено целостное учение старца об аскезе, раскрыты основы устроения монастырской жизни, указаны главные иноческие добродетели, к которым следует стремиться. Публикация такого уникального памятника русской патристики первой трети XIX в. осуществляется впервые. Опыт женского подвижничества может стать основой для созидания внутренней жизни в современных обителях.

Издание подготовлено доктором филологических наук, исследователем духовного наследия Оптиной Пустыни В.В. Кашириной.

© Каширина В.В., автор-составитель, публикатор, 2015



### Един от древних...

#### Краткое жизнеописание старца Василия

Кишкина



2010 году впервые было опубликовано «Жизнеописание преподобного Василия, старца Площанского» Основными источниками для публикации жизнеописания стали материалы, хранящиеся в рукописном собрании Оптиной пустыни Научноисследовательского Отдела руко-

писей Российской государственной библиотеки, а также многочисленные документы российских и украинских исторических архивов. Жизнеописа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Жизнеописание преподобного Василия, старца Площанского/ Сост. Диомид (Кузьмин), иером.; лит. редактор А.П. Власюк. М.: Наследие Православного Востока, 2010.



ние старца (НИОР РГБ. Ф. 214. Опт-284, 285) было составлено близкой его ученицей монахиней Борисовской Тихвинской пустыни Ангелиной (Толбузиной).

Старец Василий (Кишкин) (1745–1831) происходил из обедневшей дворянской семьи. С самого юного возраста возлюбил церковную службу и храм Божий, куда стремился в любое свободное время. В семь лет с разрешения отца поступил послушником в Саровскую пустынь. В 1757 году посетил Киево-Печерскую лавру, затем поселился в Коренной пустыни. Любил бывать в Рождество-Богородицком Задонском монастыре, где познакомился со святителем Тихоном Задонским, который стал его духовным наставником и научил молитве Иисусовой. В 1760 году в Миропольском монастыре Курской губернии был тайно пострижен в монашество с именем Василий, хотя в послужном списке старец указывал, что принял постриг 7 марта 1783 года от игумена Миропольского монастыря Константина (Саурского). В 1784 году поступил в Курский Знаменский монастырь, где в 1787 году был посвящен в иеродиакона и до 1794 года нес послушание ризничего монастыря.

В 1795 году по благословению духовника отправился на Афон, где прожил несколько лет, изучая афонскую аскетическую традицию, скитский и общежительный уставы. В 1797 году вместе

с учениками Арсением и Израилем перешел в Молдавский Нямецкий монастырь. В 1798 году вернулся в Коренную пустынь, стал духовником обители и способствовал введению там афонского устава.



Нямецкий монастырь. Старинная открытка

27 января 1800 года отец Василий был на-

значен строителем пребывавшей в запустении Белобережской пустыни Орловской епархии. Благодаря духовному авторитету отца Василия в обитель стали приходить желающие посвятить свою жизнь Спасителю, вскоре в монастырь пришли около 60 новых насельников, в том числе будущий преподобный оптинский старец Лев (Наголкин), постриженик старца Василия, а также ученики и последователи преподобного Паисия Величковского: иеромонах Клеопа (Антонов), схимонах Феодор (Пользиков), схимонах Афанасий (Охлопов),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Подробнее см.: Диомид (Кузьмин), иером. Василий (Кишкин), иером. // Православная энциклопедия. М., 2004. Т. VII. С. 82–84.





Преп. Феодор Свирский, местночтимый Санкт-Петербуріской епархии

участвовавший в работе над переводом славянского «Добротолюбия».

Многие из учеников старца Василия впоследствии стали известными настоятелями монастырей и духовниками: преподобный Лев (Наголкин) — настоятель Белобережской пустыни и возродитель старчества в Оптиной Пустыни, игумен Филарет (Данилевский) — настоятель Глинской пустыни, преподобный Макарий (Глухарев) — просветитель Алтая, иеромонах Серафим

(Веденисов), настоятель Площанской пустыни, архимандрит Мельхиседек (Сокольников) — настоятель Московского Симонова монастыря, игумен Серапион (Пирожков) — настоятель Николо-Одрина монастыря.

Расцвет духовной жизни в Белобережской пустыни сопровождался и материальным ее укреплением, на пожертвования благотворителей были отремонтированы кельи и трапезная.

19 августа 1800 года старец Василий по его собственному прошению был уволен от управления



Брянская Белобережская пустынь. Гравер Ф. Алексеев. 1830 г.

пустынью с пребыванием в ней «для вспомоществования советом и наставлениями новоопределенному начальнику» иеромонаху Питириму. Вскоре братия монастыря, возмущенная тем, что новый настоятель притесняет отца Василия, обратилась к Орловскому епископу Досифею (Ильину) с просьбой вновь назначить старца Василия настоятелем обители. 28 декабря 1800 года епископ Досифей вызвал отца Василия в Чолнский монас-

#### 

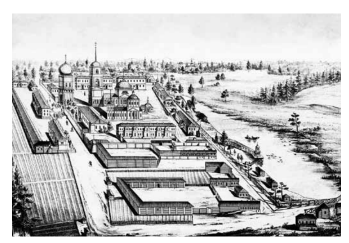
тырь и во время Божественной литургии Владыка неожиданно для отца Василия рукоположил его во иеромонаха. Впоследствии отец Василий редко сам служил литургию, считая себя недостойным. В 1802 году он исходатайствовал для Белобережской обители введение общежительного устава. Составленные старцем и его учениками правила общежительства были приняты во многих юго-западных русских монастырях (Кременецком, Пустынно-Рыхловском, Усть-Медведицком, Борисовской Тихвинской пустыни и др.).

В 1804 году отец Василий по собственному прошению был уволен за штат и зачислен в братию Брянского Свенского монастыря, жил в келье, в лесу. В 1811 году посетил южнорусские мужские и женские монастыри, в которых подвизались его духовные чада, помог устроить иноческую жизнь в Свенском, Троицком Севском, Троицком Курском, Площанском, Задонском, Усть-Медведицком, Рыхловском монастырях, в Борисовской Тихвинской и Молченской пустынях.

С 1816 года он жил в Глинской пустыни. Попытки отца Василия исправить монастырские порядки встретили сопротивление со стороны настоятеля и многих иноков. Казначей пустыни подал Белгородскому и Курскому архиепископу Феоктисту (Мочульскому) рапорт с клеветой на старца,



Игумен Филарет (Данилевский), настоятель Глинской пустыни. Петербург. Литограф А. Радциг. 1856 г.



Площанская пустынь. Гравюра XIX в.

и архиерей повелел отцу Василию покинуть епархию. Лишь после вмешательства высокопоставленных лиц, почитавших отца Василия, архиепископ Феоктист пересмотрел дело и изменил решение, клеветники были наказаны, и отец Василий вернулся в Глинскую пустынь. Вскоре в пустынь был назначен новый настоятель, иеромонах Филарет (Данилевский), после чего монашеская жизнь в Глинской пустыни стала налаживаться, но в середине 20-х гг. отец Василий вновь был оклеветан, и в 1827 году перешел в Площанскую пустынь, где сблизился с благочинным монастыря, впоследствии преподобным Оптинским старцем Макарием (Ивановым), у которого исповедовался до своей блаженной кончины.

Перед смертью старец Василий, затворившись в тесной келье, стяжал дар непрестанной молитвы, в праздничные дни причащался в келье Святых Христовых Таин. Незадолго до кончины старец вновь стал принимать для духовного назидания всех желающих, говоря, что ему «нужно со всеми примириться и у всех испросить прощения и молитв».

Старец скончался в 1831 году и был погребен в Площанской пустыни напротив алтаря Казанской соборной церкви.

После 1917 года почитание старца не прекратилось, ежедневно к его могиле приходили многочисленные паломники, называвшие старца Василия «Великим».

В апреле 2002 года во время проведения работ по укреплению фундамента собора в Площанской пустыни были обретены честные останки старца Василия. Учитывая большое народное почитание старца как молитвенника, предстателя и помощника в различных нуждах и обстояниях, началась подготовка к его канонизации. Постановлением Синода Украинской Православной Церкви от



8 мая 2008 года старец был прославлен в соборе преподобных старцев Глинских.

Помимо вышеперечисленных свидетельств о жизни и чудесной помощи старца Василия, важным источником для канонизации служат и его творения, недавно обнаруженные в Научно-исследовательском отделе рукописей Российской государственной библиотеки.

# «Письма о подвижничестве инокинь» старца Василия

Внаучно-исследовательском отделе рукописей Российской государственной библиотеки в фонде Ф.А. и Д.Ф. Голубинских, профессоров Московской духовной академии, сохранились две рукописи писем старца к своим ученицам о подвижничестве, которые по целому ряду признаков были атрибутированы как письма старца Василия (Кишкина).

В состав фонда Голубинских входят разнообразные документы периода 1812-1903 гг.: научные и богословские сочинения Голубинских, материалы к ним, дневники, записные книги, переписка, материалы педагогической деятельности. Протоиерей Федор Александрович Голубинский (1797—1854) являлся членом Московского цензурного комитета с 1826 по 1851 годы, редактировал святоотеческие переводы, выходившие в Оптиной пустыни и др.

В архиве Ф.А. Голубинского сохранилось мало произведений, которые он цензурировал, лишь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: *Федорова В.М.* Обзор архива Ф.А. и Д.Ф. Голубинских / Опись фонда НИОР РГБ. М., 1949.

#### •<del>\*\*\*</del>

только некоторые черновики или почему-либо снятые копии. Наличие в фонде двух рукописных тетрадей с письмами старца Василия может объясняться, во-первых, тесным сотрудничеством отца Федора с Оптиной Пустынью, где могли храниться эти материалы, а во-вторых, их подготовкой к печати, которая по каким-либо причинам не была завершена.

Письма старца Василия сохранились в составе двух единиц хранения:

1. НИОР РГБ. Ф. 76 (I). К. 39. Ед. хр. 40. <Далее – Ркп-1>

Переписка (о подвижничестве?) игум. Досифеи Тверской, Ангелины (Сев. дев. мон.), Паулины (Елецкой) и др. учеников, строителей пустыни<sup>1</sup>. Б.г. Списки неустан лиц. 128 л. Приложена записка неуст лиц.

2. НИОР РГБ. Ф. 76 (III). К. 16. Ед. хр. 3. <Далее – Ркп-2>

Василий, иеромонах. Письма к «ученицам» монахиням [Ангелине (Толбузиной), в Борисовской пустыни, Досифее, Елеферии (Толстой), Матроне (?)] о подвижничестве. 1840 г. Писарское с пометами рукою Ф.А. Голубинского чернилами, карандашом. Листы сшиты в тетрадь в бумажном переплете. 96 л.



Протоирей Феодор (Голубинский). А.А. Мартынов. Москва. 1855 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Название дел приводим по архивной описи.



Наиболее полная по составу Ркп-1. Вторая рукопись начинается с главы «Искус о новоначальных» (Ркп-1: л. 49; Ркп- 2: л. 2), в ней отсутствует окончание, которое есть в Ркп-1 (л. 119–127).

Настоящая публикация осуществляется по Ркп-1 в старой орфографии русского языка. В Ркп-1 в середине нарушена библиотечная нумерация, поэтому после л. 41 публикация осуществляется в следующем порядке: л. 49–49 об.; 54–54 об.; 43–48 об.; 50–53 об., далее с л. 55.

Основное содержание рукописных тетрадей составляют письменные советы старца, выделенные в отдельные тематические главы, расположенные в порядке своеобразной духовной лествицы: «Искус о новоначальных», «О терпении и послушании», «О еже упразднитися, и разумети Господа», «О еже внимати себе и уничижати», «О еже оставляти плотских родителей и блюсти ум и сердце», «О еже не ослабевати в скорбях, но притекати к Спасителю», «О постриге, о сне и лености» и т.д.

Таким образом, в рукописи представлено целостное учение старца об аскезе, раскрыты основы устроения монашеской жизни, указаны главные иноческие добродетели, к которым следует стремиться. Публикация такого уникального памятника русской патристики первой трети XIX века осуществляется впервые.



Все письма старца, вошедшие в сборник, обрашены к насельницам женских монастырей, ученицам старца Василия. Так как тематическая подборка составителем осуществлялась по письмам к разным адресатам, то в некоторых случаях в рукописи допущен повтор близких по содержанию мест, что оставлено публикатором без изменений.

В Приложении публикуется одно письмо старца Василия к монахиням Магдалине и Александре из собрания Оптиной Пустыни (НИОР РГБ. Ф. 213. К. 103. Ед. хр. 50).

#### Адресаты писем старца Василия

В рукописном сборнике имена адресатов старца раскрыты на отдельном листе (Ркп-1; Л. 127):

- 1 Анна Гавриловна Веревкина, впоследствии игумения Досифея;
- 2 Ангелина, игумения Севского девичьего монастыря<sup>1</sup>;
- 3 Брянская игумения;
- 4 Павлина (Толстая), игумения Елецкая;
- 5 Елевферия;
- 6 Матрона, Ангелина (Толбузины) в Борисовской пуст<ыни>;
- 7 Досифея.

Об этих ученицах старца дадим, насколько это возможно, краткие биографические справки.

#### Игумения Досифея Веревкина

**Т**/ гумения Досифея (в миру Анна Гавриловна **¥ ⊥** Веревкина) происходила из дворян Орловской губернии Карачевского уезда и была дочерью майора. Первым ее духовным наставником был старец Василий (Кишкин). Из публикуемых в этом сборнике писем видно, что первоначально она поступила в Троицкий Севский монастырь, затем по совету своего духовного наставника перешла в Борисовскую Тихвинскую пустынь, где было много учениц старца. В монашество была пострижена 24 июня 1821 года в Белгородском Рождество-Богородицком монастыре, с того же года проходила послушание ризничей в Борисовской Тихвинской девичьей пустыни, от которого в 1823 году была освобождена по слабости здоровья по резолюции преосвященного Владимира, епископа Курского и Белгородского. В 1824 году перемещена в Псковскую епархию в Псковский Иоанно-Предтеченский девичий монастырь, в августе 1825 года по собственному прошению уволена в Тихвинский монастырь Новгородской епархии для поклонения чудотворному образу, а оттуда в Орловскую и Курскую епархии для свидания с родными. В августе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь, возможно, ошибка. В Севском Троицком монастыре не было игумении с таким именем.



1826 года поступила в Тверской Христорождественский монастырь.

В Тверском монастыре в то время настоятельницей была игумения Аполлинария (Лутковская). Монахиня Досифея в самое непродолжительное время так зарекомендовала себя, что игумения Аполлинария в своем прошении об увольнении указала на нее как на единственную свою преемницу. В письме на имя Высокопреосвященнейшего Амвросия (Протасова), архиепископа Тверского и Кашинского, игумения писала, «что поддержать учрежденный порядок по церкви и монастырю способна онаго же монастыря монахиня Досифея, почему она, игумения Аполлинария и отказывается от управления монастырем». 4 декабря 1827 года монахиня Досифея, которой в то время было 38 лет, была произведена в сан игумении.

Сохранилась переписка игумении Досифеи и с оптинскими старцами, которые были ее духовными наставниками в течение всей ее монашеской жизни. Первоначально она относилась к преподобному Льву (Наголкину), основателю старчества в Оптиной Пустыни. Старец говорил о себе: «Я живу и хожу пред Богом моим, живу для ближних моих, откинув всякое лицемерие и страх мирского суда; я не боюсь никого, кроме Бога. Когда совесть моя мирна, сердце весело играет,

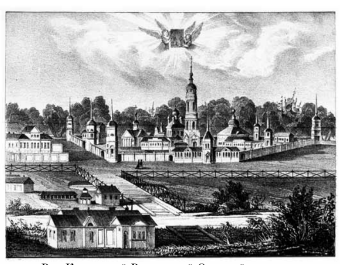


Преп. Лев Оптинский. Литография П. Бореля. Отпечатал Тюлев. Сер. XIX в.



как у младенца; когда вся жизнь моя была одним днем служения Богу, моему Старцу и детям моим о Христе, то чего мне бояться?» Сближению монахини Досифеи со старцем Львом, видимо, способствовало и то обстоятельство, что они были земляками: старец Лев родился в городе Карачеве Орловской губернии.

Отношение игумении Досифеи к своему наставнику показывает ее письмо, отправленное в Оптину Пустынь 14 мая 1836 года. С искренним смирением заслуженная игумения обращается к старцу: «Грехи мои и недостоинство не дозволяют много Вас убеждать. Но милость Ваша ко всем грешным христоподражательная, дает еще средство и мне, прогневавшей Вас много и оставленной праведно, испросить отеческое прощение. Итак, умоляю Ваше благосердие, отец мой, успокойте душу мою, крепко пораженную вашим молчанием и гневом, примите заочно припадающую к стопам Вашим святым убогую грешницу в прежнее Ваше отеческое покровительство. Простите и разрешите душу мою во всем, много вас прогневавшею и согрешившую своим неразумием и нетерпением. Отеческого наказания, я рада теперь вдвое оное выдержать, лишь бы Вашу милость внутреннюю обратить, аще Господь мой мне поможет» 1.



Вид Козельской Введенской Оптиной пустыни. Литография П.Ф. Бореля. Отпечатал Тюлев. Сер. XIX в.

Как повествуется в историческом описании Тверского Христорождественского монастыря, во время правления игумении Досифеи, «высокий уровень строгой подвижнической жизни, процветавшей при игумении Аполлинарии, не только продолжался и поддерживался, но и возвышался» , чему немало способствовало тесное духовное общение с оптинскими старцами.

¹ НИОР РГБ. Ф. 213. К. 75. Ед. хр. 22. Л. 32-33 об.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Христорождественский женский монастырь в Твери. Тверь, 1891. С. 175.



Монастырское предание донесло до наших дней один чудесный случай, произошедший в обители при игумении Досифеи, который описывается в историческом описании обители. В монастыре находился чудотворный образ Тихвинской Божией Матери, который при особых случаях препровождался в дома страждущих и больных. И вот, «в 1835 году, когда образ Божией Матери находился в Твери и был в доме помещика Крыжова, свечка, стоявшая пред иконой во время отдохновения священнослужителей и клиросных инокинь, незаметно ни для кого упала на лик Богоматери и повредила правую сторону его. Казначея и старшие монахини по прибытии св. иконы в Знаменскую церковь (где она тогда обыкновенно находилась) так были этим испуганы, что решились не доводить этого до сведения матушки игумении, а призвать живописца и поправить поврежденное; но сколько ни старался живописец, никак не мог исправить и изгладить темного пятна на лике. В таком виде и возвратилась икона в монастырь. Мать игумения Досифея, узнав об этом и увидев св. лик Богоматери, горько плакала; она наложила пост на себя и на старших монахинь, и молиться просила о том же и живописца. По окончании говенья и причащения Св. Таин, хотели уже приступить к исправлению св. иконы. Тогдашний священник



Тверской Христорождественский монастырь. Старинная открытка

(о. Никита Емельянович Тихомандрицкий) вынул ее из иконостаса и поставил на аналой; при чтении акафиста Божией Матери и при коленопреклоненном молении и игумении, и всех монахинь, — живописец, поклонившись до земли пред св. иконой, уже обмакнул кисть в приготовленную краску и хотел поднести руку свою к образу, как в изумлении воскликнул: «Боже мой! Какое чудо! Лик Божией Матери совершенно не вредим, как будто никакая свеча не касалась его!» И все уви-



дели это чудо и возблагодарили Господа и Царицу Небесную»<sup>1</sup>.

В 1841 году, после кончины преподобного Льва, игумения Досифея, как и многие духовные чада старца, перешла под руководство преп. Макария (Иванова), сотаинника и преемника в старческом служении первого оптинского старца. Получив известия о кончине старца Льва, она писала к отцу Макарию: «Доселе не могу осушить моих глаз, оплакивая потерю, оплакиваю мой тяжкий грех, что я не имела достаточной веры оставить все дела и ехать в сентябре – все это плоды моего недостоинства... Припадая к стопам Вашим, умоляю Вас ради любви вашей к Спасителю мира, не оставляйте душу мою, многогрешную и немощную паче всех. Положивший душу Свою за мир воздаст Вам за меня. Еще прошу Вас выпросить для меня на благословение у батюшки о. игумена какую-нибудь книжку и вещицу и плат какой-либо батюшки о. Леонида»<sup>2</sup>.

Высокопреосвященнейший Григорий (Постников), по переводе своем с Тверской на Казанскую кафедру, в конце 1848 года обратился к своему преемнику на Тверской кафедре с просьбой о перемещении игумении Досифеи в Казанскую епар-



Казанский Богородицкий монастырь Старинная открытка

хию. 18 марта 1849 года игумения Досифея была определена настоятельницей Казанского Богородицкого первокласного монастыря, который был основан царем Иваном Васильевичем Грозным в 1579 году на месте обретения Казанской иконы Божией Матери.

Игумения Досифея управляла Казанским монастырем с 1849 по 1865 годы. Здесь с ней произошло чудесное исцеление от чудотворного образа Смоленской (Седмиезерской) Божией Матери.

Будучи в Казани, игумения Досифея сохрани-

¹ Там же. С. 84-85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> НИОР РГБ. Ф. 213. К. 81. Ед. хр. 21. Л. 1-1 об., 3.



ла духовные связи с Оптиной Пустынью. В конце 1851 года она обращалась к оптинскому старцу Макарию с просьбой дать ей схимническое правило. Ответ старца на ее письмо до сих пор является одним из самых обстоятельных объяснений великого ангельского образа с духовной точки зрения. Это письмо впоследствии было издано даже отдельно как Оптинский листок1. Старец приводит подробные выписки из святоотеческой литературы: Макария Египетского, Иоанна Лествичника, Исаака Сирина, св. Кассиана, аввы Дорофея. Главное внимание старец обращает не на внешнее количество правил, а на внутреннее делание, считая его основным. «Каждый... должен смотреть на свои силы телесные и душевные, и по своей мере простираться и к деланию духовному внешнему и внутреннему. Всегда памятуя то, что внешнее и видимое делание подобно только листьям,

а внутреннее – плодам и что телесные добродетели, – только орудия душевных, ...схимонах есть совершенное монашество, а монашество есть совершенное христианство. И не одно только внешнее делание требуется, но паче внутреннее. Первое по силе всякого должно проходить, а последнее непременно должно, как не требующее телесных сил, но душевных и благого произволения» (письмо от 8 января 1852 года).

В это время игумения Досифея часто обращается и к настоятелю Оптиной Пустыни отцу архимандриту Моисею (Путилову). В сохранившихся письмах в Оптину Пустынь нередко звучит благодарность за присылку святоотеческой литературы: «Примите хотя позднюю, но глубочайшую признательность мою за Ваше почтеннейшее писание с приложением для нашей монастырской библиотеки книг душеполезных...» (письмо от 21 июня 1859 года)<sup>2</sup>.

Игумения Досифея значительно укрепила монашескую жизнь и способствовала духовному возрождению вверенных ей обителей. Однако и ее

¹ О схиме: Из писем оптинского великого старца Макария. Изд. Козельской Введенской Оптиной пустыни, б.г. № 64. В издании публикаторы сделали следующее дополнение: «Схима (σχημα), — слово греческое, по-русски означает 'образ'. Смысл отсюда выводится такой: как первого человека создал Господь по образу Своему чистым и безгрешным, так и принимающие пострижение в схиму дают обет Богу, по возможности, стремиться, при Его всесильной помощи и содействии к восстановлению в себе первобытной чистоты образа Божия, утраченной чрез грехопадение нашего праотца. Почему образ схимнический и называется ангельским».

¹ Собрание писем блаженныя памяти оптинского старца иеросхимонаха Макария. М.: Изд. Козельской Введенской Оптиной Пустыни, 1862. Отд. П. С. 115–121. Здесь же опубликованы еще два письма к игумении Досифее (№ 44–46).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> НИОР РГБ. Ф. 213. К. 91. Ед. xp. 56. Л. 33.



служение не обходилось без испытаний и скорбей, поэтому в ответных письмах старец Макарий часто укрепляет ее и советует со смирением нести встречающиеся испытания. «Св. Исаак Сирин во многих словах много побуждает к терпению скорбей, о чем можете видеть из алфавитного указателя. <...> Поэтому Вы не забыты Богом, когда имеете скорби; но если вы оные переносите безропотно и со смирением, то они бывают удобоносимы и скоро проходят, а когда ж с ропотом и обвинением других, то тяжелее бывают; о чем пишет св. Исаак в 51 слове» (из письма от 12 апреля 1860 года)<sup>1</sup>.

Игумения Досифея скончалась в 1865 году, до самой смерти неся тяжелый крест настоятельства, и была похоронена в Казани напротив алтаря Казанского собора. На ее могиле был установлен памятник, с крестом. На кресте были прикреплены две иконы: с восточной стороны — Распятие Господа, а с западной преподобномученника Досифея. На памятнике были сделаны надписи: с восточной стороны — «под сим камнем погребено тело в Бозе почившей Казанского первоклассного девич монастыря игумении Досифеи из фамилии



гг. Веревкиных, жития ей было 73 года, управляла обителью с 1849 г. 30 марта, всего 16 лет и 5 месяцев. Преставилась 1865 года месяца августа 23 дня в ... часов вечера». С южной стороны на памятнике было написано: «Блаженнии, умирающии о Господе, и память их в род и род».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Собрание писем блаженныя памяти оптинского старца иеросхимонаха Макария. М.: Изд. Козельской Введенской Оптиной Пустыни, 1862. Отд. II. С. 122–123.

## Брянская игумения – возможно, Августа или Иринарха

Среди адресатов писем упоминается Брянская Сигумения (без указания имени). В 1836 году Брянский Петро-Павловский монастырь был преобразован в женский, и духовными чадами старца Василия могли быть две первые настоятельницы Августа и Иринарха, переведенные сюда из Севского Троицкого монастыря, поэтому приводим о них краткие сведения.

По резолюции епископа Орловского и Севского Никодима (Быстрицкого) от 18 июля 1836 года предписывалось преобразовать Брянский Петро-Павловский монастырь в женский, назначить настоятельницей монахиню Августу и позволить переместить способных монахинь из других монастырей, а также девиц и вдов.

Монахиня Августа, перешедшая из Троицкого Севского девичьего монастыря, управляла монастырем всего несколько месяцев — с 31 июля 1836 года по 11 апреля 1837 года. Вместе с ней в обитель перешло 14 сестер, которые находились под духовным руководством преподобного Макария Оптинского.



Брянск. Общий вид города. Старинная открытка

20 июня 1837 года настоятельницей Петро-Павловского монастыря была назначена игумения Иринарха (Зазоркина, † 4 ноября 1854), также из насельниц Троицкого Севского монастыря.

При ней была устроена каменная ограда вокруг всей обители и насажден фруктовый сад, приобретен земельный участок для распространения огорода и перемещения с территории обители скотного двора. В 1848 году в обители началось строительство каменного Ильинского храма.

#### Павлина Толстая, игумения Елецкого Знаменского девичьего монастыря

Елецкий Знаменский монастырь связан с именами выдающихся подвижников Православной Церкви: святителей Митрофана Воронежского, Тихона Задонского, Феофана Затворника.

Монастырь был основан на месте скита Троицкого мужского монастыря, устроенного в 1629 году в городе Ельце на Каменной горе. На территории скита были построены деревянный Знаменский храм и несколько келий. Трудами Святителя Митрофана, епископа Воронежского, скит в 1683 году был преобразован в женский монастырь. В 1764 году Знаменский монастырь был упразднен указом императрицы Екатерины II. В 1769 году во время большого пожара в Ельце сгорели все монастырские постройки. На пепелище остались только две старицы, сохраняя Богом избранное место. В 1778 году в монастырь была принята послушницей Мелания, впоследствии местночтимая блаженная затворница Мелания, великая подвижница, прожившая в монастыре 58 лет и скончавшаяся в затворе в 1836 году. Святитель Тихон Задонский, посещая Елец, навещал смиренных отшельниц, заботился не только об их духовном, но и материальном достатке.



Елецкий Знаменский монастырь. Старинная открытка

Второе официальное открытие монастыря состоялось в 1822 году по указу Александра I. К этому времени в Знаменской обители было 117 монахинь, проживавших в 46 кельях. По указу Священного Синода монастырь был определен как общежительный третьеклассный.

На долю игумении Павлины выпал значительный объем строительный работ, в которых нуждалась обитель. Игумения Павлина (в миру Пелагия) происходила из села Лугани Севского округа. Родилась в 1798 году в семье причетчика И.Л. Толстого. В монашество пострижена 11 июня 1821 года в Севском Троицком девичьем монастыре с именем



Елецкий Знаменский монастырь. Старинная открытка

Павлины. Указом Орловской Духовной консистории от 1 июля 1837 года за № 5552 определена настоятельницей Елецкого Знаменского монастыря. Епископ Орловский и Севский Никодим (Быстрицкий) благословил ее провести строительные работы, а также ввести более строгие правила монашеского общежития.

При игумении Павлине были проведены значительные строительные работы. Заново оштукатурена внутри нижняя теплая церковь. В правом приделе на средства купеческой жены Евдокии Васильевны Ходовой поставлен новый резной с позолотой иконостас. 23 апреля 1838 года при-



дел был торжественно освящен во имя святителя Митрофана Воронежского. Затем была перекрыта железом крыша храма, установлен центральный золоченый крест, кресты на трех фронтонах и началось «возобновление» летней трехпрестольной церкви и ее трапезной. В главном нефе установлен новый резной с позолотой иконостас, а в боковых иконостасы подновлены. После этого состоялось малое освящение престолов.

В 1839 году епископ Орловский и Севский Никодим ходатайствовал перед Св. Синодом о разрешении строительства в Знаменском монастыре каменной надвратной колокольни со святыми вратами. Проект был отправлен в Петербург на рассмотрение комиссии Главного управления путей сообщения и публичных зданий. В 1841 году на западной стороне обители была заложена новая каменная колокольня, постройка которой была завершена в 1861 году. Трехъярусную колокольню венчал шпиль, покрытый белой английской жестью, с золоченым крестом, в первом ярусе святые ворота, через которые совершались крестные ходы. На звоннице было 10 колоколов, самый крупный из которых – весом в 179 пудов – был отлит в 1862 году. В 1841 году с южной стороны монастыря был устроен спуск в виде широкой лестницы с перилами к святому колодцу, а также



построена просфорня. К 1844 году было завершено строительство стены высотой 9 аршин с 4 башнями и 3 въездными воротами, выполненными в стиле позднего классицизма. Внутри монастыря была выложена дорожка из плит от Знаменской церкви до игуменского корпуса.

В середине XIX века в Знаменском монастыре в 67 кельях проживало 200 монахинь. За труды по восстановлению обители настоятельница монастыря была награждена наперсным крестом.

При игумении Павлине монастырь преобразился как внешне, так и внутреннее. По свидетельству иеромонаха Геронтия, составителя «Исторического описания Елецкого Знаменского девичьего монастыря», игумения Павлина «примером своей благочестивой жизни сумела воспитать духовнонравственно и вверившихся ее мудрому водительству к вечной жизни сестер, а с тем вместе сумела возвысить дух и положение самой Каменногорской обители, в среде которой благим светочем горела она, и навсегда оставила по себе добрую и незабвенную память»<sup>1</sup>.

В XIX веке инокини обители пользовались духовными наставлениями оптинских старцев. Сохранилось также 53 письма святителя Феофана, Затворника Вышенского, к схимонахине Елецкого монастыря Магдалине (Ивановой, † 1869).

В 1867 году, потрудившись 30 лет на благо обители, игумения Павлина была уволена на покой, а через три года — 13 июля 1870 года — скончалась на 73-м году жизни и была погребена на левой стороне за алтарем преподобного Варлаама Хутынского, навсегда оставив о себе память как о мудрой и досточтимой начальнице. На могиле ее была положена чугунная доска с надписью: «Здесь покоится прах старицы, бывшей игумении Павлины, родившейся 1798 г. 10 октября; сконч. 1870 г. 13 июля на 73 г. от рождения. Управляла обителью с 1837 по 1867 г.»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Историческое описание Елецкого Знаменского девичьего монастыря, что на каменной горе/Сост. Геронтий, иером. Елец: Изд. Елецкого Знаменского девичьего монастыря. 1895. С. 67.

¹ Опубликованы: Жизнеописание схимонахини Елецкого Знаменского женского монастыря Магдалины, в мире Софии Михайловны Ивановой. Изд. 4-е Елецкого Знаменского монря. Елец, 1903. С. 71-151. Также: Творения иже во святых отца нашего Феофана Затворника. Собрание писем. Вып. III-IV. М: Изд. Свято-Успенского Псково-Печерского монря и изд-ва Паломник, 1994. Вып. IV. Письма № 698-750. С. 159-245.



#### Ангелина и Херувима *Толбузины*, монахини Борисовской Тихвинской пустыни

В 1815 году в Борисововскую Тихвинскую пустынь поступили две ученицы старца Василия (Кишкина) Анна и Матрона Толбузины. Их отец Яков Авраамиевич Толбузин, карачевский помещик, скончался, оставив своих детей малолетними. С раннего детства сестры ездили из своего поместья в селе Верхополье во вновь открытую Белобережскую пустынь. Детские впечатления от неспешной стройной и продолжительной монастырской службы, от старца, молитвы которого исцелили младшую сестру, остались у сестер на всю жизнь. Старшая сестра позднее стала первым жизнеописателем старца Василия. Эти материалы до сих пор хранятся в рукописном фонде Оптиной Пустыни и стали основным источником для недавно изданного полного жизнеописания старца<sup>2</sup>.

Вот что вспоминала о своем знакомстве со старцем старшая сестра: «Узнав о пришествии дивного старца Василия в Белобережскую пустынь и слышав много чудесного о сей пустыни, а более о святой жизни отца Василия, я с моими родными поехала туда, и что же я видела? Великие чудеса! В шесть месяцев времени обитель точно воскресла, и было так хорошо там, как бы в раю земном: всенощное бдение совершалось семь часов, поют сладко, подобно ангелам. Довольно странствовала я и до старых лет дожила, но нигде такого пения не слыхала. Многие обители видела я, но лучше нигде не было по чину, пению и смиренномудрому житию. Устройством обитель подобна Святой горе Афонской. Жены в кельи и в настоящую церковь не входили, иноки с ними не беседовали. Даже мужеского пола мирян настоятель и братия в кельях не принимали. Но боголюбивых посетителей старец на гостинице принимал и сладкою беседою насышал»<sup>1</sup>.

Матрона Толбузина страдала бесовской одержимостью («трясавицей»), и когда была при смерти, старец исцелил ее, подав ей просфору. С тех пор сестры стали духовными чадами старца Василия

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ангелина, мон. Житие старца Площанской пустыни строителя Белобережской пустыни Василия (Кишкина Вл. Тим.) // НИОР РГБ. Ф. 214. Опт-284. 182 л. Жизнеописание старца Василия (Вл. Тим. Кишкина) // НИОР РГБ. Ф. 214. Опт-285. 132 л.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Жизнеописание преподобного Василия, старца Площанского/ Сост. Диомид (Кузьмин), иером. М., 2010.

Цит. по: Жизнеописание преподобного Василия, старца
 Площанского / Сост. Диомид (Кузьмин), иером. М., 2010.
 С. 42-43.



и по его благословению в 1808 году поступили в Севский Троицкий монастырь, где были пострижены в рясофор.

Здесь же под руководством старца они прошли первые монашеские искусы. Известно, что Анна Яковлевна была настолько предана старцу, что, будучи в горячке, окуривала келью письмом старца, подобно фимиаму. Как-то, одержимая помыслами смущения, она стала утаивать некоторые грехи от старца. Заметив это, старец раскрыл ей ее состояние и обличил ее малодушие:

 Скажи мне, чадо, что имеешь на совести, и я ведь человек, я пойму тебя.

Инокиня, не в силах поднять глаза на светлое лицо старца, исповедала ему все согрешения и испросила прощения. С того времени по молитвам старца она не скрывала от него ни единого помысла, а когда не могла увидеть его лично, писала ему письма. И как только она садилась за письмо, ее смущения облегчались. Подобное облегчение от душевной тяжести испытывали многие чада великих старцев.

Из-за гонений на учениц старца Василия в Севском монастыре в 1815 году сестры Толбузины перешли в Борисовскую пустынь и, как отмечал архимандрит Леонид (Кавелин), были приняты игуменией Августой «с радостью, как девицы ум-

ные и набожные, могущие быть полезными для обители»<sup>1</sup>.

Знаменитый духовный писатель, историк, ученик оптинских старцев, проживший в оптинском скиту немало лет, впоследствии настоятель Троице-Сергиевой лавры архимандрит Леонид (Кавелин) составил «Историческое описание Борисовской Тихвинской девичьей пустыни», вышедшее в Университетской типографии Москвы в 1872 году<sup>2</sup>. В Борисовской пустыни подвизались сестры архимандрита, многие ученицы и последовательницы оптинских старцев, чем, видимо, и объясняется интерес отца Леонида к Борисовской обители.

Сам монастырь располагался в уединенном месте, на высокой горе, омываемой с юго-восточной стороны рекой Ворсклой. Только с одной, северной стороны, монастырь соединялся с грядой проходящих здесь холмов узким перешейком. Внизу, вдоль противоположного берега реки, располага-

- 1 См.: Историческое описание Борисовской Тихвинской девичьей пустыни, составленное по монастырским документам и записям архимандритом Леонидом <(Кавелиным)>. М.: Изд. Императорского общества истории и древностей российских при Московском университете, 1872. С. 77.
- <sup>2</sup> Историческое описание Борисовской Тихвинской девичьей пустыни, составленное по монастырским документам и записям архимандритом Леонидом < (Кавелиным) > . М.: Изд. Императорского общества истории и древностей российских при Московском университете, 1872.



лась слобода Борисовка. Как писал архимандрит Леонид (Кавелин), «очаровательное местоположение в краю, нескудном первыми потребностями жизни, совершенная отдаленность от селения, при видимой близости к нему, благоразумное начальство, избранное общество, во всем порядок и благочиние, чиноположение по правилам Св. Отец пустынножителей, церковная служба по Уставу, стройное и благоговейное пение, простое и единообразное одеяние, трудолюбие и добрые нравы, при возможности иметь духовное руководство желающим с самого начала иноческого пути идти спасительным путем послушания, смирения и отвержения своей воли и разума: вот совокупность внешних и внутренних причин, привлекающих на сию спасительную гору, к покрову Девы, преимущественно пред другими обителями, тех, которые, подобно Ноевой голубице, не обрели покоя ногама своима, среди молвы житейских попечений»<sup>1</sup>.

В обители хранилась копия с чудотворной Тихвинской иконы Божией Матери, от которой многие получали исцеления.

Борисовские инокини были чадами старцев высокой духовной жизни, что способствовало духовному возрастанию обители. Среди их настав-



Архимандрит Леонид Кавелин (1822–1891)

ников — преп. Василий (Кишкин), преп. Лев и Макарий, Иларион, Амвросий и Иосиф Оптинские, знаменитый строитель Глинской пустыни Филарет (Данилевский).

Как отмечал архимандрит Леонид (Кавелин), «архипастырь Курской епархии, преосвященный Илиодор, посещая обитель, обыкновенно говорил

¹ Там же. С. 2.



сестрам: «О вас везде молва хорошая: старайтесь поддержать ee!» Достопочтенный старец иеромонах Площанской пустыни о. Василий (Кишкин), прославившийся святостию жизни и беспристрастием ко всему видимому, назвал сию пустынь «второе небо». Благоразумный подвижник, игумен Глинской пустыни, о. Филарет, который завел здесь пустынный устав, тоже в своих отзывах предпочитал Борисовскую пустынь всем девичьем монастырям. В Бозе почивший Преосвященный Киевский митрополит Филарет говорил, что «монастырь сей основан на камени». Незабвенный пастырь Воронежский, боголюбивый архиерей Антоний, тоже говаривал о сей пустыни с особою похвалою. И современные нам старцы духовной жизни также расположены любовию к сей пустыни, и охотно помогают внимающим себе сестрам мудрыми советами и наставлениями» 1.

25 мая 1816 года<sup>2</sup> сестры Толбузины приняли монашеский постриг с именами Ангелина и Херувима. В это время они уже вошли «в меру возраста Христова»: монахине Ангелине исполнилось 56 лет, а монахине Херувиме — 53 года. Имея мате-



риальные возможности, они улучшили благосостояние обители, а также способствовали принятию нового устава монастыря. Для этого они убедили старших монахинь Евпраксию, Маргариту (Симонову), Аркадию (Житкову), Анатолию (Яновскую) в необходимости изменения устава обители, что было поддержано и игуменией монастыря, которая в 1821 года подала преосвященному Евгению (Казанцеву), епископу Курскому и Белгородскому, прошение об учреждения чина, сходного с пустынножительными обителями и просили Владыку благословить строителя Глинской пустыни иеромонаха Филарета (Данилевского), «от Бога одаренного духовным разумом и могущего подать им к устроению душ правила монастырского и церковного распоряжения»<sup>1</sup>, составить устав обители. Для этого строитель Филарет прибыл в Борисовку и установил в ней чиноположение пустынных обителей. Устав был утвержден преосвященным Евгением 16 ноября 1821 года с тем, чтобы исполнять его 6 месяцев, а после внесения корректировки, вновь подать Владыке на утверждение. После вне-

<sup>1</sup> Там же. С. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: Ведомости о состоянии монастыря, послужные списки о настоятельнице, монашествующих и послушниках за 1832 год // ГАКО. Ф. 20. Оп. 3. Д. 31.

Историческое описание Борисовской Тихвинской девичьей пустыни, составленное по монастырским документам и записям архимандритом Леонидом <(Кавелиным)>. М.: Изд. Императорского общества истории и древностей российских при Московском университете, 1872. С. 78.



сения небольших изменений устав был принят и до революции соблюдался неукоснительно. Сам устав был опубликован в Историческом описании обители.

Мать Ангелина долгие годы с усердием исполняла послушание уставщицы на клиросе, а мать Херувима была клиросной.

По благословению старца Василия в Борисовку поступали и другие его ученицы. Как-то старец остановился у градоначальника в городе Ливны, где его встретили как дорогого гостя. Жена градоначальника, оказывая ему уважение, даже взяла под узду лошадей путника и довела их до крыльца своего дома. Войдя в дом, старец благословил всех детей, назвав их по имени. А дочери Екатерине предсказал, что она будет инокиней в Борисовской пустыни, назвав ее монашеское имя. Спустя некоторое время Екатерина поселилась в Борисовской пустыни вместе с единодушной монахиней Ангелиной. Жизнь новой послушницы была примером для всех инокинь. Она отличалась смирением, беспрекословным послушанием, была милостива, имела любовь ко всем, в том числе и к ненавидящим ее, которым она по завету старца воздавала великую честь. Екатерина прожила в обители

только три года. Перед ее смертью одна послушница увидела ее во сне осиянную светом, воскресшую из гроба и молившую облечь ее в ангельский образ. Екатерину постригли в монашество с именем Евпраксии, и новопостриженная отошла ко Господу в молитве, покаянии и слезах, прочитав отходную молитву. Последними ее словами были:

 Принеси, отче, мешочек золота и выкупи меня, как Феодору, на мытарствах.

Эта благочестивая кончина осталась в памяти у всех сестер, которые очень сожалели об умершей. Через сорок дней почившая явилась во сне монахине Ангелине в дорогом одеянии и дала монахине много духовных советов, но при этом повелела молчать, дабы не быть по смерти истязанной за многоглаголание.

При игумении Венедикте, в 1830 году, незадолго до своей кончины, накануне праздника Святой Троицы, старец Василий посетил Борисовскую пустынь. Игумения Венедикта вместе с сестрами встретила старца около святых врат и провела в свою келью. Здесь в душеполезной беседе с сестрами обители старец Василий провел время до всенощного бдения. «Старец своим нравственным влиянием на них и душеполезными беседами укреплял их в безропотном прохождении избранной ими духовной стези. После такого возвышен-

¹ Там же. С. 80-93.



ного утешения сестры возвращались в свои кельи, радуясь, а некоторые из них, желая получить пользу от его келейного правила и утаившись близ стены его домика, слушали доносящиеся до них из растворенного окна слова его молитв:

- Господи Иисусе Христе..! Господи, прости мя...! Тебе рече сердце мое... Радуйся, Невесто Неневестная! Радуйся, Обрадованная...! Владычице моя... Упование мое — Отец...

После же всех сих стихов старец снова начинал молитву Иисусову. Но немощны были сестры против душевных сил старца, и достаточно утомившись, они, не дослушав его правила до конца, возвращались в свои кельи, получив при всем этом немалое утешение и назидание»<sup>1</sup>.

Игумения Венедикта окружила старца любовью и заботой, назидаясь вместе с сестрами его духовными советами. Из ее духовной жизни известен один поучительный случай. Будучи еще насельницей Троицкого Севского монастыря, где 22 марта 1802 года она приняла монашеский постриг, она самовольно стала проходить умную молитву. Еще не приобретя достаточного навыка в духовной жизни, мать Венедикта возгордилась своими успехами. Вскоре ей стали приходить разные помыс-



Вид Борисовской Тихвинской пустыни. Литография XIX в.

лы, бес стал являться ей в образе Христа, исповедовать ее, налагать епитимию, даже причащать и подавать антидор. Опытная старица Нектария, живущая рядом с ней, поняла внутреннее состояние матери Венедикты, убеждала ее раскаяться и рассказать обо всем старцу. Однако бес обманывал неопытную монахиню: «Не иди к нему, по пути умрешь!» Сестры привели прельщенную сестру к старцу Василию в Глинскую пустынь и, рассказав ему все подробно, попросили исцелить ее.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Жизнеописание преподобного Василия, старца Площанского/ Сост. Диомид (Кузьмин), иером. М., 2010. С. 133–134.



Отец Василий, оставив ее одну, прилежно помолился о ней Богу. Потом, благословив и ей молиться непрестанно, сотворил над ней крестное знамение и после усердной молитвы отогнал от нее беса. Придя в себя, она искренно исповедовалась старцу. Пройдя такое испытание, в дальнейшем она стала опытной духовной старицей. 14 октября 1822 года по желанию сестер Борисовской Тихвинской пустыни была назначена настоятельницей обители и произведена в сан игумении.

О другом случае исцеления по молитвам старца вспоминала его ученица монахиня Ангелина (Толбузина). На праздник Сошествия Святого Духа, черпая воду в колодце, она упала и сильно разбила ногу. Нога почернела и распухла, и больная скорбела, что из-за боли лишилась церковной праздничной службы. Неожиданно келейница сообщила ей, что пришел старец Василий. От радости монахиня забыла про свою болезнь и побежала навстречу дорогому гостю. Она попросила у старца благословения и молитв об исцелении. Старец Василий, благословив ее, научил за все благодарить Бога псаломскими словами: «Дивны дела твои, Господи! Хвалите имя Господне...» и др. С того времени нога перестала болеть.

Рассказывали и о еще одном поучительном случае, который произошел с послушницей Аграфе-



ной, которая имела особое пристрастие к собакам.

 Это не на пользу сестрам – целомудренные могут терпеть от этого вред, – вразумлял отец Василий послушницу.

Однако она не послушала старца и через некоторое время тяжело заболела. А исцелилась, как и предсказывал старец, после раскаяния. Старец явился ей в сонном видении и дал большую частицу антидора.

Будучи в Борисовской обители, старец приходил на церковную службу, но обычно становился в темном месте храма. Как-то раз неожиданно для всех во время вечерней службы он встал впереди около игуменского места и усердно со слезами молился перед чудотворным образом Тихвинской Божией Матери. После службы, собрав всех сестер, просил их совместной молитвы, при этом увещевал быть твердыми в несении монашеских подвигов и в соблюдении чина церковного. Через год произошла смена игумении, которую предсказывал старец. 26 августа 1831 года по собственному прошению в связи с болезненным состоянием и преклонным возрастом (63 года) игумения Венедикта была уволена от настоятельской должности и осталась на покое в Борисовке, где прожила еще три года в безмолвии и богомыслии, окруженная общим вниманием и уважением сестер.



Прощание с богомудрым старцем было трогательным. Все насельницы во главе с игуменией собрались около него, чтобы в последний раз принять благословение. Игумения Венедикта попросила старца, чтобы он произнес слово в назидание и утешение сестрам:

— Заповедую вам: не ослабевайте в подвигах поста и молитвы, не щадите естества тленного и неленостно трудитесь в духовных подвигах самоотвержения, дабы получить воздаяние вечное. И вас всех прошу молиться о душе моей и поминать, когда представлюсь в вечность. Поручаю вас Тихвинской Божией Матери, Она ваша Мать и Игумения, а вы Ее дети, к Ней и прибегайте.

Это были последние наставления старца своим ученицам. Через год, 27 апреля 1831 года, он мирно почил о Господе.

Во время своего пребывания в Борисовке в 1830 году старец Василий предсказал своим ученицам монахиням Ангелине и Херувиме, что они его более уже не увидят, а придут на его могилу, отслужат панихиду и помолятся об упокоении его души. Старец попросил своих близких учениц исполнить вместо него обет, который он не смог выполнить по болезни — сходить на богомолье в Воронеж к святителю Митрофану. Также он просил получить благословение и попросить молитв о его

упокоении у епископа Воронежского и Задонского Антония (Смирницкого), при котором произошло чудесное обретение мощей святого.

Монахиня Ангелина прожила в Борисовке более 30 лет, и скончалась в 1841 году в Киеве, куда приехала поклониться святыням. Как отмечено в историческом описании обители, монахиня Ангелина «оставила по себе благую память в обители своею горячею любовью к Богу и ревностию о спасении себя и ближних. Исполняя строго уставы св. Отец, она всегда советовала и другим исполнять их неленостно, при чем говорила с такою силою убеждения, что нередко приводила в умиление самых нечувственных, любила умиротворять враждующих, утешать скорбящих, умела, говоря словами Апостольскими, радоваться с радующимися и плакать с плачущими, стараясь быть всем вся, да всяко спасет некия»1.

Историческое описание Борисовской Тихвинской девичьей пустыни, составленное по монастырским документам и записям архимандритом Леонидом < (Кавелиным)>. М.: Изд. Императорского общества истории и древностей российских при Московском университете, 1872. С. 106.

## Досифея *Лыкошина*, монахиня Троицкого Севского монастыря

Тосифея, в миру Дарья Михайловна Лыкошина, по благословению преподобного старца Зосимы Верховского в 1826 году поступила в Троицкий Севский монастырь вместе со своей троюродной сестрой Марией Ивановной Длотовской (в монашестве Магдалины), которая позднее стала игуменией Севского монастыря (1848–1857) и скончалась там схимницей († 22 апреля 1864).

Монахиня Досифея родилась в благочестивой семье. Она была племянницей преподобного Зосимы Верховского (дочерью его родной сестры Евфросинии, в замужестве Лыкошиной), то есть являлась двоюродной сестрой м. Вере и Маргарите (Верховским). Ее отец, отставной поручик Михаил Богданович Лыкошин, был храмоздателем, в своем имении Григорьевском Вяземского уезда построил каменный храм во имя Преображения Господня с богадельней, а также кладбищенский храм в честь всех святых. Старший брат Дарьи Михайловны, Богдан Михайлович, также был храмостроителем. Сестра, Анна Михайловна, стала матерью известной подвижницы Спасо-Бородинского монастыря схимо-

нахини Сарры, в миру Надежды Александровны Потемкиной<sup>1</sup>.

Когда Дарья Михайловна и Мария Ивановна только подъезжали к монастырю, то сподобились увидеть дивное видение - они «явственно видели пред собою большую церковь, подобную Киево-Печерской лаврской, и за ее святыми воротами собрание монашествующих, осеняемых покровом или омофором Царицы Небесной. Они полагали, что такая роспись сделана живописно на ограде церковной, и благоговейно помолились на храм Божий и на святое изображение. Видели то же самое и прислуги, бывшие с ними, и также молились и удивлялись необыкновенной красоте монастырского здания. Потом видение скрылось. Они подъехали к монастырю и не верили глазам своим. Когда же вошли в церковь, то вдруг познали, что это им было знамение, чтобы искали здесь спасение душам своим»<sup>2</sup>.

См. о ней подробнее: Спасо-Бородинский женский монастырь: История святой обители, 1812–2012. М., 2012. С. 124–139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизнеописание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873. C. 27 – 28.



В то время монастырем управляла многоопытная игумения Паисия, а в монастыре были созданы все условия для того, чтобы поработать Господу. «Будучи для сестер обители примером в исполнении монастырского устава, игумения старалась о соблюдении его между сестрами. Оттого между ними заметна была строгая подчиненность. Ни одна из них не смела нарушать монастырской заповеди или вмешаться самовольно в чужое послушание. Скромность и молчание были лучшим их украшением. Некоторые решительно держали себя так, как будто их нет в монастыре; ни рассказов о себе, ни расспросов о других у них никогда не было слышно; а вместо того, по монастырскому преданию, дело было в руках, а молитва в устах. Выходя из церкви, они шли, не останавливаясь,

описание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873. С. 27 – 28.

Паисия, игумения Севского Троицкого монастыря (1740 – 30 июля 1838). В миру Параскева, из мещан Черниговской губернии. В 17 лет поступила в Севский Троицкий монастырь. Проходила послушание псаломщицы, уставщицы, ризничей. 13 мая 1779 г. пострижена в монашество с именем Паисии. По смерти настоятельницы монастыря игумении Евпраксии единогласно избрана на ее место, произведена во игумении 26 апреля 1791 г. 29 октября 1829 г. Удалились на покой 29 октября 1829 г, во время которого духовно окормля-

1 Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизне-

каждая в свою келью, а там продолжали хранить молчание, давая совершенный покой друг другу»<sup>1</sup>.

Матушка считала, что иноческие добродетели могут совершенствоваться только в уединении, в глубине души, как сладкий мед внутри улья. В среду и пятницу ворота монастырские не открывались, создавая молитвенную тишину и сосредоточенность. Отличительными чертами севских сестер были кротость, смирение, терпение, взаимное уважение друг к другу. Но это были плоды многолетней внутренней работы над собой, за которой внимательно следила многоопытная матушка игумения. В монастырском храме находился медный параман с крестом и цепочками, весом более фунта2. Кающиеся сестры в этом парамане исправляли эпитимии, делали поклоны, которые назначались матушкой игуменией, и это духовное врачевство было очень действенным. В церкви были устроены две небольшие темнички, внутри первой было живописное изображение страждущего Спасителя на кресте в темничном заключении, в багрянице и терновом венце. В другой - изображения

ла и укрепляла всех обращающихся к ней.

Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизнеописание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873. С. 16 – 17.

 $<sup>^{2}</sup>$  1 фунт = 0,4 кг.



из жизни святого Иоанна Предтечи и его усекновение. Перед святыми образами горели лампады. Здесь во время богослужений молились схимницы. Иногда эти малые темнички служили для вразумления строптивых и непослушных, кто требовал усиленного подвига покаяния и смирения. Тогда ее замыкали в темничку, и оставляли на сутки или более. После вечерни подавали хлеб и воду, но кающиеся иногда и эту скудную трапезу оставляли нетронутой, питаясь словом Божиим и умиленными слезами. Сказывали, что это сильное врачевство, назначаемое матушкой с целью исправить строптивые нравы, изменяло самые сложные характеры.

Навещал Севский монастырь и учил сестер молитвенному деланию старец Василий (Кишкин), который жил тогда в Глинской пустыни. В 1811 году по благословению епископа Орловского и Севского Досифея (Ильина) старец жил в Севском монастыре некоторое время для назидания сестер. Как известно из жития старца, он исцелил многих сестер (монахиню Александру, инокиню Епафродиту, инокиню Венедикту, инокиню Анну, послушницу Александру), одержимых прелестью, в которую они впали по своей гордыне, взяв на себя непомерные духовные подвиги без надлежащего духовного руководства. После



искренней исповеди и молитв старца все они исцелились и стали примерными инокинями.

Также старец обличил одного купца, жившего в Севске. Соблазнив юную послушницу, тот женился на ней. Однако вскоре, раскаявшись в том, что она променяла путь Христова жития на мирскую жизнь, супруга скончалась, а купец снова решил соблазнить юную душу. Обратившись к сестрам обители, старец учил их целомудрию и борьбе со страстными помыслами, а купцу, обличив его, предсказал, что если он не покается, то окончит свои дни самоубийством. Спустя год все вспомнили слова старца, когда купец, не покаявшись, повесился на собственном дворе.

Спустя некоторое время по вражьему наваждению игумения Паисия с казначеей стали с недоверием относиться к ученицам старца. И тогда он предсказал им: «Если не покаетесь и не перестанете бедных сестер гнать, и не начнете заботиться о спасении их душ, то Василий уйдет, а вы не найдете покоя в то время и встретите злые дни!» И это пророчество старца со временем сбылось. Игумения Паисия, удалившись на покой, была какое-то время совсем забыта сестрами своей обители.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Жизнеописание преподобного Василия, старца Площанского/ Сост. Диомид (Кузьмин), иером. М., 2010. С. 82.

#### •<del>>>></del>

На склоне лет монахиня Мариамия с сокрушением вспоминала, что не смогла усвоить все уроки старца, особенно об умной молитве: «Я не умею так действовать умом. Как учили старцы, особенно о. Василий, — вспоминала старица, — Я была молода, не понимала своей пользы, и за хлопотами не имела времени хорошенько выучиться этой молитве» 1.

Сохранилось его письмо сестрам Магдалине и Афанасии, где он писал: «Гордость рождается от забвения своих грехов; гордость есть крайнее души убожество; и врачуется она заповедию Христовою — смирением. Смирение же есть основание всем заповедям евангельским, и толь пренужно есть ко спасению, елико дыхание к жизни человеческой; якоже без дыхания житие невозможно, тако и без смирения спастися невозможно»<sup>2</sup>.

Высокое духовное устроение сестер Севской обители укреплялось также духовным руководством старцев Площанской пустыни, которая отстояла от Севска в 50 верстах<sup>3</sup>. Схимонах Афанасий (Захаров), ученик преп. Паисия Величковского,



Севский Троицкий монастырь. Старинное фото

Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизнеописание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873. С. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Василий, нером. Письмо к Магдалине, Александре, монахиням. 1820, декабря 12 // НИОР РГБ. Ф. 213. К. 103. Ед. хр. 50. Л. 2.

 $<sup>^{3}</sup>$   $^{1}$  верста = 1066,8 метров.



со своим учеником отцом Макарием (Ивановым, впоследствии преп. Оптинским старцем) посещал женскую обитель. С 30 января 1827 года отец Макарий был назначен духовником Севского монастыря, а по переселении в Оптину Пустынь также не оставлял своим духовным попечением сестер и общался с ними через письма. Некоторые сестры были ученицами преподобного Оптинского старца Льва.

По благословению своих духовных наставников монахини переписывали святоотеческие рукописи уставным письмом. По свидетельству «Исторического описания монастыря», «книга св. Иоанна Лествичника была знакома даже малолетним девочкам. Самый язык монашеский от частого употребления книжных изречений и некоторых символических слов стал языком особенным, мало понятным для мирских людей»<sup>1</sup>.

В обители было введено откровение помыслов своей духовной матери. О важности такого духовного окормления, особенно для новоначальных, рассказывается в Очерке монастыря: «...для новоначальных весьма важно, к кому они попадают на руки при вступлении своем в монастырь. Совет



опытного старца, знакомого с обычаями избираемого монастыря, откровенно сказанный и принятый с должным уважением, бывает счастливой звездой, путеводящей к мирной жизни и благополучной вечности. Иные, вступив на ошибочный путь, целый век жалуются на судьбу свою и думают, что несут большие скорби потому только, что высоко ценят свои достоинства и, будучи строги к другим, очень снисходительны к себе самим. По поводу неискусного руководства, в одном девичьем монастыре был... пример, достойный сожаления. Одна старица, обладая сильною крепостию сложения, предавшись телесным подвигам, думала о себе, что живет богоугодно. Вскоре она получила отвращение к святыне и болезнь от духа неприязни. В то время жив еще был о. Леонид. Он, данною ему от Бога благодатию, понял и исправил ее душевное расстройство и, по исцелении, запретил ей искать первенства, хотя она была старшая в келье, и вдобавок запретил ей вступать в руководство. К концу дней она взяла к себе родственницу с прекрасными качествами и занималась наставлением ее. Жили они вместе более 20 лет. По некоторым обстоятельствам юная приняла тайную схиму и видимо заслуживала полное одобрение; но дух лжеучения извратил ее понятия в тайную гордость и господствовал в ее сердце. Пред кончиною впа-

Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизнеописание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873. С. 27.



ла она в хулу и умерла в тяжких истязаниях, оставя для старицы по себе горькое воспоминание. А будь она в других руках, могла быть и сама достойною старицею»<sup>1</sup>.

Преп. Макарий Оптинский не раз посещал Севский монастырь, в котором подвизались его родные племянницы Александра Николаевна Глебова (в монашестве Афанасия) и Варвара Иванова (в монашестве Магдалина). Письма к ним составили отдельный том из шеститомного собрания писем старца, выпущенного в 60-х годах XIX века.

Как отмечал сам старец, «в Севске более половины мне известны — не скажу, что свято живут, но желают спастись и находятся в подвиге против страстей; побеждаются и побеждают, падают и восстают, познавая свою немощь, и надеясь не на свои дела, а на Божие милосердие»<sup>2</sup>.

Как вспоминали сестры, в келью вдовы Курского головы монахини Олимпиады Лабозиной-Гладковой собирались ученицы старца

монахини Магдалина (Пономарева)<sup>1</sup> и Макария (Домогатская)<sup>2</sup> — ставшие впоследствии настоятельницами Севского монастыря и Иларионовского Троекуровского монастырей, — монахиня Досифея, послушница Надежда Онуфриевна Гревс и др. Все сидели на полу у ног старца и внимали его поучению; иногда пели: «На реках Вавилонских», «Совет превечный», «хором управлял сам старец и воодушевлял всех к разумному вниманию слов, кото-

- Магдалина (Пономарева), игумения Севского Троицкого монастыря (1788–25 августа 1848). В миру Мария Агафоновна. Родилась в г. Обояни Курской губернии в семье Агафона и Кристины Пономаревых. После разорения отца в возрасте шести лет была отдана на воспитание дедушке, священнику сельца Осотского Орловской губернии, недалеко от которого находился Севский монастырь, где подвизалась монахиня Порфирия, родная сестра отца. В 10 лет по собственному желанию осталась в монастыре. В монашество пострижена в 1815 г. Ученица преп. Макария Оптинского, который считал ее основным качеством безграничную любовь и смирение. Исполняла послушание уставщицы, эконома монастыря. 8 сентября 1835 г. назначена настоятельницей обители.
   22 сентября поставлена во игумению. Скончалась от холеры во время эпидемии.
- <sup>2</sup> Макария (Домогатская), настоятельница Богородичного Иларионовского Троекуровского женского монастыря (†1875). В миру Мария Алексеевна. В 1826 г. поступила в Троицкий Севский монастырь. С 1835 г. проходила послушание казначеи. В 1862 г. назначена настоятельницей Троекуровского монастыря. В 1868 г. подала прошение об увольнении на покой. После его утверждения вернулась в Севский монастырь.

Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизнеописание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873. С. 46 – 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Из письма к М.А. Домогатской // Собрание писем блаженной памяти Оптинского старца иеросхимонаха Макария. Вып. IV. Письма к монахиням. М., 1863. С. 64.

#### •<del>\*\*\*</del>

рые выражали преданность и любовь к Царице Небесной» <sup>3</sup>.

Монахиня Досифея (Лыкошина) сразу по вступлении в обитель в 1826 году стала обращаться за духовными советами к преп. Макарию. Когда он перешел в Оптину Пустынь, то ответные письма всегда до кончины преподобного Льва Оптинского, †1841) подписывали два старца — препп. Лев и Макарий. Переписка со старцем Макарием продолжалась в течение тридцати четырех лет и окончилась со смертью старца. Основным послушанием монахини Досифеи было письмоводительство, много она занималась вопросами строительства храма, о котором упоминается практически в каждом письме — о том, какую печь лучше выбрать, об извести и алебастре, укреплении потолка, времени проведения штукатурных работ и др.

В 1835 году игуменией Севского монастыря была назначена Магдалина (Пономарева). Поздравляя ее с этим назначением, преп. оптинские старцы Лев и Макарий писали: «Наконец пал жребий на вас избрания Божия быть настоятельницею и путеводительницею Христова стада словесных овец и невест Христовых. Мы вас всеусердно поздрав-



Преподобный Макарий (Иванов), старец Оптиной Пустыни. Оптина Пустынь. Иеромонах Гавриил. 1854 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизнеописание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873. С. 50.



ляем с таковым возвышением и желаем, да ниспошлет вам Господь дары Святаго Своего Духа, наставляющие, вразумляющие и укрепляющие вас в прохождении многотрудного возложенного на вас поручения, и да исполнит Господь сердце ваше страхом его, который может уклонить вас от сетей сопротивника; ибо на пути им сокрыто множество сетей его; о них же несть ныне времени глаголати подробно. <...> Прежде вы о себе только были обязаны дать ответ Богу, а теперь о всех сестрах спросится на вас. Берегитесь увлекаться любоначалием и честолюбием и другими подобными страстьми, помрачающими ум и сердце. Не предавайте им самовластия, прощайте и простите враждовавшим и враждующим против вас, да и своим долгам получите прощение. Посвящайте избыток времени после богослужения на чтение книг отеческих, коими можете руководствоваться в правлении вашей должности, а паче прочтите св. Иоанна Лествичника «Слово къ пастырю» в конце его книги. Бог, видя ваше тщание и старание, силен подать вам свою помощь и укрепить» 1.

Старцы вкореняли в ученицах дух смирения, считая его одним из важных христианских добро-

детелей. В феврале 1836 года они писали монахине Досифее: «Вы довольно прочли св. Отец жития и учения, старайтесь же оными средствами себя укреплять, и в борьбе страстей не ослабевать, других не зазирать, а более всего старайтесь от немощей своих прошедших и настоящих стяжевать сокровище смирения, которое едино сильно истребить и искоренить до конца богоненавистный корень гордости; а оному упразднившуся, все ветви и произрастения страстей иссохнут»<sup>1</sup>.

В борьбе со страстями очень важно иметь твердую решимость бороться с ними: «...вы сознаетесь, что в вас есть гордость, самочиние, дерзость, непознание своего ничтожества, а чрез сие и прочее ежеминутное преткновение. Что ж на сие мы вам скажем и какое дадим наставление ко уврачеванию; когда вы сами довольно знаете из писания св. Отцев, отчего рождаются страсти и действуют и какое оным прилагать врачевание. И мы скудоумные писали къ вам неоднократно против ваших вопросов об оных. Усматриваем, что недостает произволения; ибо где произволение наше и старание, там и помощь Божия. А без нашего произволения и помощь Божия не содействует, равно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> НИОР РГБ. Ф. 213. К. 77. Ед. хр. 28. Письмо-автограф старца Макария, с подписью-автографом старца Льва от 14 сентября 1835 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> НИОР РГБ. Ф. 213. К. 76. Ед. хр. 22. Л. 79. Письмо-автограф старца Макария, с подписью-автографом старца Льва.



и произволение наше без помощи Божией ничего не сделает. Имейте произволение ко исправлению себя, и понуждайте себя, прося и помощи Божией, то силен Господь устроить ваше спасение»<sup>1</sup>.

А чтобы укрепить это произволение и решимость бороться со страстями, старцы советовали: «Вспомните намерение, зачем мы, оставя мир, пошли вслед Христа? Спасти душу, — то и надобно то творить, что по оному прилично. Не вините тех, которые вам показуют ваши немощи и страсти, но паче их считайте своими благодетелями, а обличайте себя и постарайтесь убить страсти противоположными добродетелями»<sup>2</sup>.

Очень важен совет старцев о том, как необходимо читать святоотеческие книги, в которых содержится учение о спасение: «Когда вникнем в отеческие книги со смирением, ища пользы душе своей, то хотя и не достигаем высоты добродетелей за нерадение наше, но видя свою нищету, зазираем себя и окаяваем, всегда сокрушаемся сердцем, от чего милость Божия близ нас есть. А ежели читаем с гордостию, желая только приобресть познание, наострить ум; а когда случится видеть в других недостатки, то оные порицаем мыслию или и словом; тогда более помрачаемся и лишаемся помощи Божией»<sup>1</sup>.

Монахиня Досифея (Лыкошина) до конца своих дней прожила в Севском монастыре. Вступив в обитель в юном возрасте, она сподобилась здесь принять ангельский образ и скончалась 20 августа 1863 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> НИОР РГБ. Ф. 213. К. 76. Ед. хр. 22. Л. 88. Письмо-автограф старца Макария, с подписью-автографом старца Льва от 3 декабря 1836 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. Л. 88 об.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> НИОР РГБ. Ф. 213. К. 76. Ед. хр. 22. Л. 122. Письмо-автограф старца Макария, с подписью-автографом старца Льва от 13 октября 1840 г.

# Литература

Брянский Петро-Павловский монастырь: Страницы истории / Сост. Сергия (Ежикова), иг. Брянск, 2011.

Диомид (Кузьмин), иером. Василий (Кишкин), иером.// Православная энциклопедия. М., 2004. Т. VII. С. 82–84.

*Елдашев А.М.* Монастыри Казанского края: очерки истории. Казань, 2004.

*Елдашев А.М.* Утраченные монастырские некрополи Казани (XVI — начала XX вв.). Казань, 2008.

Жизнеописание преподобного Василия, старца Площанского / Сост. Диомид (Кузьмин), иером.; лит. редактор А.П. Власюк. М.: Наследие Православного Востока, 2010.

Историческое описание Борисовской Тихвинской девичьей пустыни, составленное по монастырским документам и записям архимандритом Леонидом <(Кавелиным)>. М.: Изд. Императорского общества истории и древностей российских при Московском университете, 1872.

Историческое описание Елецкого Знаменского девичьего монастыря, что на каменной горе / Сост. Геронтий, иером. Елец: Изд. Елецкого Знаменского девичьего монастыря, 1895.

Казанский Богородицкий девичь монастырь: история и современное его состояние / Сост. Священник Евфимий Малов. Казань, 1879.

Очерк Севского Троицкого девичьего монастыря и Жизнеописание игумении Паисии (в память построения и освящения в монастыре пятипрестольного храма). Орел, 1873.

Собрание писем блаженныя памяти оптинского старца иеросхимонаха Макария. М.: Изд. Козельской Введенской Оптиной Пустыни, 1862—1863. Т. I–VI.

Христорождественский женский монастырь в Твери. Тверь, 1891.

В.В. Каширина

Преп. Василий (Кишкин)

# Письма о подвижничестве инокинь





Преп. Василий Площанский. Совр. икона



# Наставленія къ духовнымъ дътямъ



очтеннейшая мнв о Христв сестра, о доброе ты двло возжелала, неисчислимой цвны стоющее, высокотворная добродвтель, зрвлище небесное, и прерадостное ушамъ нашимъ слышаніе; а какъ ты успвла услужить и подарить Христа Спасителя, Кото-

рый о тебъ всегда <печется>: сыне или дочка, дай мнъ сердце свое, подари мнъ. Но сердца не тълеснаго Онъ требуетъ, но души твоей и чистоты ума твоего, о чемъ и Апостолъ напоминаетъ: «Или не въсте вы, кто вы. Храмъ Божій,



Духъ Божій пребываетъ въ васъ»<sup>1</sup>. Сердце чистое, вторымъ небомъ именуемое. О честная дъва, блаженна твоя мысль, чудное твое предпріятіе, Христосъ Спаситель съ небесными жителями радуется: младая дѣва по возрасту, нъжная по сложенію, благопріобыкшая воспитаніемъ, отвратила лице свое отъ всѣхъ суетъ человъческихъ, да пріобрящетъ Создателя своего, Христа Спасителя души твоея. А особливо я радуюсь, что благоугождающая мать твоя согрѣла сердце свое милостію, соблаговолила въ монастырь отпустить начать препровождать святую, дъвственную, монастырскую жизнь. Возблагодари благость Божію, что Господь Богъ умягчилъ матернее сердце, но при семъ напиши на душъ твоей писание св. Отецъ, <даровавшихъ> намъ совътъ: «Благо начало, потребенъ и конецъ». Какъ можно, духа не угашай<sup>2</sup>, и прежнюю ревность не упускай, повинуйся матушкѣ, – Богъ ей возвѣщаетъ.

Хотя и въ Орловской мнъ госпожа игуменіяз



о Христѣ преблагословенная и по всѣмъ частямъ желающая какъ себѣ, такъ и прочимъ спасенія, также и сестры многія внимаютъ своему спасенію, и тебя научатъ спасительному добронравію; а особливо прибѣгай ко источнику всѣхъ благъ изліяніемъ молитвы, ибо молитва именуется съ Богомъ бесѣда; чрезъ нее мы освящаемся, получаемъ во умѣ нашемъ

в семье статского советника и кавалера времен Императрицы Екатерины II, занимавшего значительные должности в Москве. Получила блестящее образование, знала в совершенстве французский и немецкий языки, владела английским и итальянским. Почувствовав призвание к иноческой жизни, в 1799 или 1800 г. поступила в Севский Троицкий монастырь. Игумения монастыря Паисия предала ее духовному руководству старицы Ксанфии (Полчаниновой), о которой с большим уважением отзывался старец Феодор (Пользиков), духовный наставник преп. Льва Оптинского (См.: НИОР РГБ. Ф. 213. К. 74. Ед. хр. 32. Л. 3-3 об.; К. 75. Ед. хр. 9. Л. 74 об. – 78 об.). 30 марта 1802 г. Варвара Михайловна приняла монашеский постриг с именем Серафима. С этого времени начался ее молитвенный сокровенный подвиг. Она знала только две дороги: в храм и в келью. В церкви она молилась в особой темничке, устроенной м. Ксанфией по благословению игумении. Через некоторое время приняла постриг в схиму. 14 июля 1821 г. монахиня Серафима была назначена настоятельницей Орловского девичьего монастыря и возведена в сан игумении. Будучи воспитанной в старческих традициях, значительно укрепила внутреннюю духовную жизнь обители. В ее настоятельство монастырь был уничтожен пожаром в 1843 г., и престарелая игумения укрепляла всех сестер в постигшем горе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp.: 1 Kop. 3, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp.: 1 Co. 5, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Здесь, видимо, речь идет о Серафиме (Соковниной), игумении Орловского Введенского монастыря. В миру Варвара Михайловна Соковнина (1779-3 января 1845). Родилась



во всѣхъ видимыхъ и мыслимыхъ встрѣчахъ правое разсужденіе и не погрѣшаемъ, ибо разсужденіе выше всѣхъ добродѣтелей.

Для того-то угодники Божіи и совътуютъ, чтобы Іисусова молитва и память смертная, чтобы спала съ нами и возставала. И Іисусова молитва да прилъпится къ дыханію твоему, ибо умственная молитва - свътъ Божій, который просвъщаетъ душу нашу и возжигаетъ ее пламенемъ Божественныя любви. Она есть цъпь, которая связуеть Бога съ человъкомъ. О великая благодать умственная молитва, ею человъкъ всегда собесъдуетъ съ Богомъ. Блаженная твоя будетъ душа, о честная дъва, ежели пріобучишь себя внимать своему спасенію и держать въ незабытливости всегда во умъ своемъ молитву; ею можешь ты угасить пламень пожеланій твоихъ. О сила молитвы! - Она лъствица небесная, она сильна поражать сердце человъческое и произносить изліяніемъ самодвижный источникъ слезъ, которыя именуются дары Божіи, онъ не закоснятъ перстомъ своимъ возжечь въ душъ твоей свътъ Божій, который никогда не угаснеть, тогда всъмъ сердцемъ съ Спасителемъ скажешь: «Иго бо мое благо и бремя мое



легко есть»<sup>1</sup>. Понуждай себя всегда и насилуй во умѣ выполнить первую заповѣдь, которою завѣщаваетъ: «Возлюби Господа всѣмъ сердцемъ<sup>2</sup>, или говоритъ: «Сыне, даждь ми сердце свое»<sup>3</sup>.

Сіи реченія въ такомъ смыслѣ <помогутъ> не токмо отстать отъ дебелыхъ пороковъ, т.е. отъ смертныхъ гръховъ, но при Божіей помощи стараться должно и обучиться умной или мысленной брани. Ежели желаешь быть дочка Христова и умственно или одно же мысленно въ мысляхъ своихъ проходить помыслы плотскаго, умственно сама въ себъ стыдливость поставляй, и насилуй, и спорь, и противоръчь съ собою, помышляй въ себъ: «Дурочка безумная, неужели ты младенческой разумъ имъешь, осмотрись и разумъй: это приходитъ духъ плотскій, аки цы<ганъ> и крадунъ, своею мечтою старается оцыганить помысломъ, воспоминаніемъ гнуснаго порока. Ежели ты съ нимъ не будешь спорить да здорить и отвращаться отъ него нежеланіемъ, лишь только начальной помыслъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мф. 11, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Мф. 22, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср.: Прит. 23, 26.



примешь съ аппетитомъ, а потомъ съ нимъ станешь умомъ совътоваться и разглагольствовать, а чрезъ долгіе умственные разговоры сердце узнаетъ дурноту порока, по природъ своей осквернится тотчасъ, не выполняетъ заповъди, не любитъ всъмъ сердцемъ, не дочка Христова, не храмъ Божій, не второе небо сердце; но сотворила лѣности ради, хлѣвиною мерзкою. Тъмъ-то сказано: «Горе погубльшимъ сердце свое», - опорочила гнуснымъ помысломъ. А несчастливая та дъва, егда Господь восхощеть посътить сердце ея, нътъ мъста на вселеніе. Тѣ дѣвы нуждницами нарицаются, которыя долгимъ временемъ обучились имъть во умъ своемъ стыдливость, онъ ежедневные мученики именуются. У человъка умъ есть, онъ на одномъ мъсте не стоитъ, а разныя матеріи разсуждаетъ, потому-то сказано, хотя и дурной помыслъ, то есть плотской, къ намъ на память взойдеть, св. Отцы такъ полагають: сему помыслу нътъ похвалы и укоризны; ибо у насъ чувственныхъ возжей нътъ, а имъемъ отъ Бога умные возжи - правое разсужденіе, то намъ безъ Божіей помощи однимъ не въ силахъ, чтобы не принять начальнаго помысла; а какъ



станемъ спорить съ нимъ, отвращаться, молитвою вооружаться, тогда Господь отгоняеть отъ насъ, только намъ сильно держаться за умныя возжи – правое разсужденіе, и себя укорять: безумная, когда тебъ сего порока не улучать, почто жъ и совътуешься съ нимъ. Милосердый Господь видить, что ты стыдишься сего помысла, а не въ силахъ сама съ собою природу одол'ять, Господь Богъ ту минуту даетъ той душ в даръ, которая своими силами отвращается, даетъ даръ Божій умственную стыдливость, что прежде было пять пудовъ, а потомъ однимъ золотникомъ будетъ отягощать. Ежели не допущаешь помысла до сердца, не узнаетъ дурноты, не судится то погръшностію, а ежели иногда, яко человъкъ, и допустишь до сердца и опорочишь оное, тогда предъ Богомъ умственно исповъдуйся, и то прощается за новоначаліе ваше.

Совътую вамъ, при Божіей помощи, строить келліи повыгоднъе, по сей части, чтобъ всякой особая была келлія для пребыванія, ибо пре-



великая польза и немалая успъшность бываетъ, какъ помолиться Господу Богу, такъ и для прочитанія книгъ, особливое сугубое понятіе и вразумленіе бываеть; а при семъ подражайте обнародованію Христа Спасителя сему реченію: «Гдѣ во имя Мое собрани двое или трое, ту есмь посредѣ ихъ»¹.

Кто же бы такой рабъ быль неблагодарной и неразсудной, чтобъ оное объщание Христа Спасителя презрълъ и удалилъ бы отъ себя Христа Спасителя, радость нашу, утъшеніе наше, обрадованіе и обновленіе внутренняго человъка. Ежели желаете и жаждете душею вашею, чтобъ между васъ пребываль Христосъ Спаситель въ душахъ вашихъ и взиралъ бы неусыпающимъ окомъ Своимъ, аки орелъ на птенцевъ своихъ, послушайте Его, и увъруйте словамъ Его, и урезоньте себя кръпкимъ совътомъ, чтобы другъ за друга полагать душу свою<sup>2</sup>, переносить въ встрвчахъ тяготу ближняго, и положить между собою общую трапезу для сего, ибо Отецъ Небесный, изъ наставниковъ Наставникъ, совътуетъ жить троимъ во

имя Св. Троицы; кольми же паче вашему сорту прилично, и вспомогательно, и успъшно будетъ ко спасенію.

Но ежели бы и сію духовную дружескую пищу - неоціненное сокровище помістить: во время кушанья что ни есть прочитывать, не въмъ, какой бы свътъ Божій озарилъ души ваши, о чемъ возвъщено: испытайте писанія, оно вамъ перстомъ своимъ укажетъ въчный покой. А ежели по случаю некому прочитать когда, и о семъ положить между собою завътъ молчать, и во умъ своемъ какую ни есть краткую молитву держать, о чемъ угодники Божіи и совътуютъ: «Іисусова молитва да прилъпится къ дыханію твоему». И помнить всегда и трактовать во умъ своемъ: «О бъдная (имя рекъ), неразсудная, ужаснись, и горько прослезись, и воздай хвалу Богу, какой высокотворной добродътели и награды ты не удостоилась, Христа Спасителя Отца Небеснаго имъешь присутствующаго, ибо Онъ по Своему величеству объщался посредъ насъ пребывать, то смъю ли я, послъднъйшая изо всей твари худая мошка, празднословить, но ниже мыслить

¹ Ср.: Мф. 18, 20. ² Ср.: Ин. 15, 18.

¹ Ср.: Ин. 5, 39.



и подозрѣвать любезнѣйшихъ моихъ сердечныхъ, милыхъ сестеръ, которыя меня своимъ пребываніемъ освящаютъ». И какъ можно отъ всего сердца умственно себя укоряй и ихъ сандалія лобызай. На которую сестру взглянешъ, говори во умѣ своемъ: «Милая моя, вселюбезнѣйшая гроня¹ виноградная, яблоко благовонное», — и взирай на Христа Спасителя образъ, и молисъ умственно: «О Любезнѣйшій и Пресладчайшій мой Іисусе, дай мнѣ даръ — благодать Святаго Духа, правое разсужденіе любить сестеръ паче себя».

И старайтесь не токмо въ церкви, но ниже на трапезѣ или внѣ келліи, кромѣ осклабленія² и то не часто, а ежели кто захохочетъ и зубы обнаружатся, Василія Великаго правило за сіе пятьдесятъ поклоновъ земныхъ. Бога ради, напоминайте другъ другу, чтобъ отвыкать, ибо начало и корень развращенія души монаховой – смѣхъ и дерзость. Всегда съ собою условіе дѣлай: пойду туда и буду стараться говорить лѣниво, безъ смѣха, и Богъ поможетъ въ

привычку сдълать. Богомъ васъ прошу, отнюдь на крылосъ, кромъ нужнъйшаго дъла, не говорите и не смъйтесь; помните – не токмо во время молитвы празднословить, но отложить размышленіе и безъ пошествія помысловъ стоять и поставлять умъ свой во время молитвы глухъ и немъ ко всъмъ деламъ. Сугубо засудитъ Господь Богъ смъющихся; и сказано: горе смѣющимся¹, и горе им же соблазнъ приходитъ<sup>2</sup>. И за руку другъ друга отнюдь не брать и за плечо не трогать, - все сіе дерзость. Вамъ при помощи Божіей можно вмъстъ и правильцо хотя по вашему малодушію лічнивое завесть, т.е. посильное, а одному править развѣ только сильному, которой при старцахъ живалъ, и лѣность свою узналъ, какъ ее побѣждать и мысли отгонять, но не всъмъ вся, а особливо малосильному много урону бываетъ.

Возлюбленная о Христъ чадо, миръ вамъ. Изъ полученнаго отъ васъ письма вижу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То же, что гроздь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Осклабить, осклаблять (уста) – улыбаться, усмехаться, ухмыляться.

¹ Ср.: Лк. 6, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Мф. 18, 7.



послѣдовавшее вамъ искушеніе и скорбь. Но развѣ забыли вы Спасителевы слова, яко «многими скорбьми подобаетъ намъ внити въ Царство Небесное»¹, и паки: «въ міръ скорбни будете, но дерзайте, Азъ побѣдихъ міръ»². А св. Апостолъ, поучая насъ терпенію, глаголетъ: «Искушеніе васъ достиже точію человѣческое, вѣренъ Богъ, иже не оставитъ васъ искуситися паче, еже можете, но сотворитъ съ искушеніемъ и избытіе, яко возмощи вамъ понести»³.

Путь бо Божій, по св. Исааку — «крестъ есть повседневенъ. Никто же бо на небо взыде со ослабою и проч.» Въ сихъ поучайтесь, чада, и Господь поспъшитъ во всемъ, яко милостивъ есть, и въсть немощь нашу. Сатана ненавидитъ миръ, и потому чрезъ подручниковъ своихъ возставилъ на васъ брань, но ненадобно унывать и малодушествовать, а должно вооружиться противъ него смиреніемъ и терпъніемъ. Христосъ Спаситель не велитъ противъ вздорниковъ спорить, да вздо-



рить, а совътуетъ для соблюденія мира и любви не только ризу, но и срачицу отдать . Сею смиренною уступчивостію сатана проклятый со всъми своими кознями изчезнетъ, и враждебницы посрамлены останутся, видя васъ несмущенно и мирно пребывающихъ. Огня же огнемъ не угасишь, а все потребна вода смиренія, а безъ сего большая дьяволу радость и больше приметь власть къ поджогѣ на большую брань. Не забывайте, что вы инокини, а спорить да вздорить - мірскихъ д'вло. Противъ враждующихъ къ вамъ надобно понуждать себя оказывать любовь, а не ненавидъть: «любите бо враги ваша, и добро творите ненавидящимъ васъ, и молитесь за творящихъ вамъ напасть»<sup>2</sup>. Ненавидяй, бо по Писанію, огорчевающихъ ненавидитъ кротость, бъгаяй оскорбляющихъ, бъгаетъ иже о Христъ покоя. Сами разсуждайте, что полезнъе для душъ вашихъ; а впрочемъ, что дълать, инаго пути нътъ, обнародовано: «въ мір'в скорбни будете»; и «аще Мене изгнаша, и васъ изженутъ» 4, и «хотящіи

¹ Ср.: Деян. 14, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ин. 16, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1 Kop. 10, 13.

<sup>4</sup> Исаак Сирин, 35 слово.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср.: Мф. 5, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp.: Mф. 5, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ин. 16, 33.

<sup>4</sup> Ин. 15, 20.



благочестно жить, гонимы будуть» 1. Ибо мы, когда живы будемъ сколько времени, гостинники или постояльцы именуемся; и никто никакая особа безъ креста не можетъ жить. Совътую вамъ, когда случается съ вами дурнота, чтобъ съ молитвою Іисусовою и пояснымъ поклономъ по моему часто тъсно на лбъ дълайте удареніе: «Господи Іисусе». Ежели слаба ногами, на стулъ сидючи, точно отыдетъ, сердечно взойдетъ, молитвою Іисусовою освятится и пройдетъ. Прощайте и молитесь за мою худость.

Возлюбленныя о Христъ чада, радуйтесь о Господъ! Вы изволите ко мнъ въ письмъ жаловаться, что васъ духъ разлъненія отягощаетъ, и почасту отъ сего въ крайнемъ нечувствіи находитесь. Сіе неудивительно новоначальнымъ, но и успъвающимъ оное приключается; ибо гдъ по Бозъ начинающіе житіе и вниманіе о своемъ спасеніи, тамо весьма противно врагу бываетъ. Таковыя встръчи бываютъ больше и особенно тъмъ, которые, когда молятся въ 1 Ср.: 2 Тим. 3, 12.

соборъ или келейно, но не отрицаются своихъ неполезныхъ и Богу противныхъ мысленныхъ совътовъ, не споритъ и не прекословитъ противъ первомыслія, не внимаютъ умственно и не поставляютъ при дверяхъ сердечныхъ стража вниманіе отъ прилогствующаго духа краденія, который, видя не стрегомый сердечный градъ блюденіемъ умнымъ, удобно окрадаетъ сердечную нашу молитву, въдая, супостатъ, о дъйствіяхъ сего неоцьненнаго нашего сокровища: что ежели кто помолится всъмъ сердцемъ, то есть съ отложеніемъ размышленій и безъ пошествія помысла, то всв его свти удобь разрушатся, и онъ, яко отъ молніи палимъ, бъжитъ. Въ молитвъ или, такъ сказать во время молитвы, умъ свой поставить должно не только глухъ и немъ къ первомыслію, но и отъ всъхъ мнимыхъ благословныхъ винъ отрешись, и молиться съ терпеніемъ; а отъ молитвы безпомысленной, въ терпъніи творимой, пріиметь духъ правое разсужденіе, и вся наслъдитъ. Какое бо добро можетъ быть величественнъе сего, какъ прилъпляться Господу молитвою. Самъ бо Спаситель обнародовалъ: «Аще любите Мя, заповъди Моя со-



блюдите<sup>1</sup>, имѣяй заповѣди моя, и соблюдаяй ихъ, той есть любяй Мя, а любяй Мя возлюблю бленъ будетъ Отцемъ Моимъ, и Азъ возлюблю его, и явлюся ему Самъ»<sup>2</sup>. А является Богъ уму не инымъ образомъ, какъ посѣщеніемъ въ трезвенной молитвѣ. И псаломникъ пишетъ: «Возлюблю Тя, Господи», «исповѣмся Тебѣ, Господи, всѣмъ сердцемъ моимъ»<sup>3</sup>; и паки: «Возопихъ всѣмъ сердцемъ моимъ»<sup>4</sup>, то есть и тѣломъ и душею. А «идѣже два совокуплени нераздѣльно, тамъ и Богъ посреди ихъ»<sup>5</sup>.

Но отчего оное высокотворное дыханіе молитвы не достизаеть своей величественной цъли? – Единственно отъ невниманія нашего, отъ небреженія и необученія блюсти умъ и хранить сердце, какъ выше объяснено. Блюсти умъ и хранить сердце – той есть тъсный путь, вводящій въ животъ Да и надобно-таки къ оному себя понуждать: «Нуждно бо Царствіе



Небесное, и нуждницы восхищаютъ е»<sup>1</sup>, а оно не въ дальнемъ разстояніи - внутрь васъ. А мы, какъ младенцы, лишь только за молитву, а мечтатель со своимъ лукавымъ сѣменемъ прилогствуетъ; а мы, недальновидные, по младенчеству ума пріемлемъ съ радостію его прокламацію, и всемъ сердцемъ уцепимся, и трактуемъ, и бываемъ сами виновники, и отдаемся въ плънъ непріятныхъ мыслей. А ежели бы прибъгнули къ любезному совъту – правому разсужденію, то не подпали бы горькой участи. Можно при Божіей помощи въ такомъ случав поступать такъ: принявши спутницею самоукореніе, говорить къ себъ: «О неразсудная и глупая (имя рекъ), неужели ты не понимаешь, что это духъ краденія первомысліемъ насилуетъ и задаетъ чрезъ прилогъ сложиться съ мыслями, знаешь, что за сіе негодованіе Божіе намъ откроется, развѣ не слышишь отъ Господа укоризну: «Мнози Мя устнами чтутъ, а сердце ихъ далече отстоитъ отъ Меня»<sup>2</sup> въ дурной сторонь; «идъже бо сокровище ваше,

¹ Ин. 14, 15.

² Ин. 14, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Пс. 110, 1.

<sup>4</sup> Ирмос 6 песни.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ср.: Мф. 18, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ср.: Мф. 7, 14.

¹ Ср.: Мф. 11, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp.: Mф. 15, 8.

## •<del>>>></del>

тамо и сердце ваше будетъ», но смотри, непонятная, сокровище твое и безцінный бисерь есть Христосъ, туда отдай сердце свое. Если случится, и замъшаетъ первомысліемъ сопротивный, и отторгнетъ умъ отъ праваго пути, но не надобно отчаяваться и сомнъваться, но мужественно подвигнуться въ молитву, отражая его непрестанною умною молитвою отъ всего сердца, и держи во умъ своемъ и сіе упованіе на Бога, яко Господь даетъ молитву молящемуся<sup>2</sup>, ибо всѣ угодники Божіи опытомъ дознали, что сего обманщика – духа краденія, разл'яненіемъ нашу молитву украдающаго, нужно подвигомъ добрымъ подвизаться, побъдить, кровь пролить. Св. Отцы изъ однаго примъра, съ однимъ благоугождающимъ монахомъ случившагося, поставляютъ противъ сего духа краденія сицевую хитрость.

Оный монахъ, пришедши къ старцу на исповъданіе помысловъ, между прочимъ вопросилъ: «Что сотворю, отче, никогда не имъю свободности помолиться, чтобы согрълось сердце, и стяжалъ умиленіе».



¹ Ср.: Мф. 6, 21. ² 1 Цар. 2, 9.



Старецъ отвъчалъ: «О, чадо, посему оное бываетъ, что многіе стараются помолиться, только урокъ одинъ сдълать, и внъшнъ помолиться. А о внутреннемъ человъкъ, еже блюсти умъ и хранить сердце во время молитвы, о томъ нимало не радъемъ, и потому-то на духа разл'яненія и крадуна сердечной молитвы оружія не им'вють, и лишаются дара слезъ и умиленія. Сіи дары тъмъ даются, кто молится трезвенно, и отъ всего сердца въ сокрушеніи духа, тъмъ близъ Господь. Тебя же, мое чадо, – рече старецъ: при помощий Божіей научу, како поступать противъ духа разлъненія и его отгонять, ты же внемли: егда приближаешься ко одру, и подолгу должно по силѣ, елико можно, помолиться, а духъ разлененія прилогствуетъ: ты теперь слабъ, сего дня и такъ много трудился, и пищею отяготился, да и время уже нерано, десятой часъ, проспишь обычное церковное правило. Не върь сему помыслу, обманъ, примъсь крадунъ, пусть такъ, хотя отъ принятія пищи и тягость лишняя присовокупилась; но не върь духу разлъненія, онъ лжетъ, и въ немъ никогда правды нѣтъ – узришь ту же плоть немощную и отягощенную пищею, бодр-



ствующую. Возьмись за молитву съ нуждою, обманывай лъниваго духа, говори въ себъ во умъ: «Я много не буду молиться, а только поклонца три положу поясныхъ съ Іисусовою молитвою». Но чтобы было такъ, понуди себя какъ преподобный Ефремъ Сиринъ совътуетъ, въ которой молитвъ тъло не утрудится, та молитва извергомъ вмѣняется, т.е. непріятною предъ Богомъ, а по заповъди Божіей сказано: всею силою, всею крѣпостію и прочая. То есть поставить себя такъ, какъ окруженную огнемъ, тогда отложишь дреманіе и по нуждъ. Но не сомнъвайся, что извъщенія нътъ на первомъ шагъ, а напоминай сіе, что дастъ Господь молитву молящемуся<sup>2</sup>, т.е. отъ понужденія себя въ молитвъ, ищемъ пріобръсти сугубую молитву, которой, хотя мы еще не заслужили, а объщаетъ только, сказать бы короче: молись прилъжно, ищи, тогда дамъ молитву, могущую разлънение побъдить. Вотъ самая сущая будетъ справедливость, отъ трехъ поклоновъ откроются глаза: «Помянухъ Бога, возвеселихся»3,

<sup>1</sup> См.: Лк. 10, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 Цар. 2, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср.: Пс. 76, 4.



далъе еще нуди себя до десяти и двадцати поклоновъ. Вотъ тутъ уже другое высокотворное пророческое слово въ свое дъйствіе вступить: Богъ бо именуемъ, бъси прогоними бываютъ, съ симъ и духъ разлъненія будетъ; тогда и плоть, прежде отягощавшая, будеть аки бы никогда не была отягощенная».

Не върьте, почтенныя мои, ни духу лънивому, ни плоти сластолюбивой. Она, враждебница, непрестанно воюетъ противъ духа. Попробуй лънивымъ правильцомъ ее усмирить: кладите каждый день неупустительно по тридцати поклоновъ, поясныхъ, какъ выше показано, и узнаете искусомъ, отчего вамъ было разлѣненіе и нечувствіе, что сіе за помощію Божію пройдетъ.

Почтеннъйшимъ радоватися о Господъ желаю. Жалуетесь, что вы безъ числа обуреваемы навътами вражіями, мысленными пороками, и всечасною л'вностію. Мысленныя брани болье отъ самихъ себя: во обычай взошло, всегда каждую ночь лишь только на посте-



лю, въ ту минуту съ великимъ аппетитомъ за первомысліе, явившемуся хитрому цыганукрадуну дъвическаго целомудрія и чистоты нарушителю, объими руками мерзкаго гнуснаго постояльца въ домъ сердечной вводите, тотъ часъ первомыслію, аки постояльцу новому, здравствуй, начни намъ мерзкую азбуку, мы у ней научимся за прилогъ за разглагольствіе, онъ вамъ начнетъ показывать въ моду – то, то и другое дълаю; а вы, аки младенцы, мечтателю всю себя отдали, а гдъ умныя возжи, <которыя > Господь Богъ даль намъ на просвъщение, удалить отъ памяти, то есть правое разсужденіе. Аще бы разсуждали, никогда бы плотскаго цыгана въ сердечныя палаты вмъстили; забыли строгое угрожение: «Ни блудники, ни прелюбодъи Царствія Божія не узрятъ»<sup>1</sup>.

О бъдныя и милыя, какъ вы теряете себя за малость обманчивою. Св. Апостолъ ублажаетъ васъ: «Вы есте храмъ Божій, въ вашемъ сердцѣ духъ Божій живетъ»2; а въ другомъ мъстъ: «Сердце дъвическое малъ сосудъ, да въ немъ Христосъ вмъщается, и вторымъ не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp.: 1 Kop. 6, 9. <sup>2</sup> Cp.: 1 Kop. 3, 16.



бомъ именуется». А мы вмъсто Св. Духа плотскаго духа вмъщаемъ и порочимъ себя премерзкими гнусностями. Солнце праведное отъ нестерпимости такой подлости уменьшаетъ свътъ свой, воздухъ стонетъ, небо спрятываетъ доброту свою, горы съ камнями съ великою охотою могли бы васъ покрыть, но выдаютъ благость Божію, малость грѣшнымъ кающимся прощать. Всв святые трактують: ввчно не падаетъ человъкъ, кромъ первомыслія, о чемъ и совътуютъ противъ порока: «Даждь кровь, пріимешь благодать», - правое разсужденіе. Сія кровь, лишь только первомысліе, въ ту минуту спорь, вздорь, по Макарію Великому, аще и сердце несогласно, ты нуди его, насилуй себя, разсуждай, не върь цыгану плотскому, <что> онъ внушаетъ, ты сего не улучай, а только помяни самая съть и тенета, лишь только за совътъ сердце уздъла узду блудной бъсъ на дъвицу надълъ, но управляетъ, что чего онъ желаетъ, предложа адъ и всю гнусность, падаетъ падежемъ великимъ. А въ такомъ тъсномъ и страшномъ искушеніи, помнить сіе Спасителево реченіе: «Безъ Меня не можете творить

ничесоже» , — то есть невозможно естество побъдить или природу своими силами, то и помнить, лишь только первомысліе, а у тебя еще свътлость разума есть и чистота царствуеть, и сердцу нехотящу, въ ту минуту съ постели поднявши руцъ: «Помилуй, помилуй, Отецъ Небесной, не могу безъ Тебя быть, облегчи мою тяжесть», — въ ту минуту облегченіе будеть. А потомъ призывай св. мученицу Фомаиду въ помощь, и узришь цълость твоего цъломудрія. Всегда должно нудить себя, быть ежедневною мученицею, безъ крови мученица. А сіе помнить всегда — только на постелю, вспомяни царя Давида, какъ онъ, лежачи на постели, молился и слезами постелю обливалъ.

Отложи всегда ту негодную мысль и займись симъ, благодари Господа лежа: «О Милосердый Господи, что Тебъ воздамъ, Ты меня въ тихое пристанище привелъ», – и вся благодарствія напоминай, и молитву повтори. Одинъ братъ мнъ свой полезной опытъ объяснилъ, сказываетъ, какая польза молиться, лежа на постели и что за польза, какъ царь Давидъ молился, сталъ пробовать такимъ образомъ, источники

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 4-е изречение аввы Лонгина. Достопамятные сказания.

¹ Ин. 15. 3.



слезъ стяжалъ; двѣ ночи съ однаго только не спаль, лежу: «Иисусе мой пріидеть», - въ голосъ говоритъ, кричу отъ радости: «Помилуй». И еще одной ночи сталъ творить лежачи молитву сію: «Владычица моя, Пресвятая Богородице, спаси мя грѣшнаго»; сдѣлалось въ сихъ словахъ раздъленіе; скажу: «Владычица моя», - и сколько минутъ остановлюсь, напала на меня сія чувствительность поразительная: «Владычица моя», – и поразила сердце, далве не смогу творить, влилось извъщение сильное: «Владычица моя», – умныя чувства открылись. «О Владычица моя», – два слова кричить до неба, а ежели Она моя, нечего тужить. Страшная благодать явилась. Я сталь пробовать, приноравливаться на молитвъ, скажу: «Владычица моя...»

Совътую вамъ о Христъ, кладите начало, внимайте на всякой часъ блюсти первомысліе, да не погубите сердца впущеніемъ постояльца и крадуна сердечной чистоты, сожалъйте много, Св. Духу причинивши оскорбляему быть;



для чего и удаленъ бываетъ, потому-то объяснено: горе тебѣ, погубила сердце; а егда Господь восхощетъ посѣтить, мѣста нѣтъ, квартира занята. Замѣтьте, при Божіей помощи, можно нудящему не принять, но привычка дурная, и за потерю не считаемъ принять мысль и усладиться ею; а сего и понятія нѣтъ страшнаго объясненія: «блудники и прелюбодѣи не наслѣдуютъ Царствія Божія»¹. Молите благость Божію: «Отъ тайныхъ моихъ очисти мя, и отъ чуждыхъ пощади <имене> ради Твоего»².

Припомните, егда молитесь поясными поклонами: «Господи Иисусе», — чтобы на лбѣ было, и сдѣлай удареніе, или восклицаніе, или точку, или мало остановись, чтобы почувствовала, что ты говоришь: «Господи Иисусе», — особливыя чувства и вниманіе сдѣлается. Старайтесь, чтобъ отнюдь не упущать изъ десяти поклоновъ, не вѣрь, точно духъ разлѣненія. Неужели вы до сихъ поръ не замѣтили, лишь только десять поклоновъ положишь, куда³ дѣнется слабость или разлѣненіе. По сему вѣрь: «Помянухъ Бога —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp.: 1 Kop. 6, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Из молитвословия.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В рукописи: гдѣ.



и возвеселихся» ; отъ трехъ поклоновъ возвеселихся, а ежели десять поклоновъ, тамъ другая награда: Богъ бо именуемъ – бъсы прогонимы бываютъ. И сіе въдайте и върьте: «Даетъ Господь молитву молящемуся»<sup>2</sup>. Ниже думаль и не помышляль, чтобъ сердце согрѣлось и слезы пролились. Такимъ образомъ: «Владычица моя!» Моя – поставь сложеніе первое на лбъ и въруй, что я говорю: «Моя Владычица, моя», то это разтончится разумъ, върую, - говоритъ умъ, что ты говоришь она – твоя. Многіе опытные иногда только одно держать: «Владычица моя», - и мъста не сыщеть отъ радости, умъ говоритъ: Она – твоя. Какъ можно, ходя держите молитву, узрите свътъ Божій, который угашать никогда не будеть. Молитесь Матери Божіей, чтобъ Она во всемъ была Помощница и Руководительница въ нашихъ нуждахъ. Инаго пути нътъ, обнародовано: «Въ міръ скорбни будете»<sup>3</sup>, и «Аще Мене изгнаши, и васъ изженутъ»<sup>4</sup>, и «хотящіе благочестно жить,

гонимы будутъ»<sup>1</sup>, ибо мы, когда живы будемъ, сколько времени гостинники или постояльцы именуемся.

И никто, никакая особа безъ креста не можетъ жить. Совътую вамъ, когда случится съ вами дурнота, съ молитвою Іисусовою и пояснымъ поклономъ по моему часто тъсно на лоъ дълайте удареніе: «Господи Иисусе». Ежели слаба ногами, на стулъ сидя, точно отойдетъ, сердечно войдетъ молитвою Іисусовою, освятится и пройдетъ.

Почтенныя мнѣ о Христѣ! Совѣтую вамъ отъ всей души моей первомысліе отражать въ ту минуту, насилуй себя, поставляй умныя возжи – правое разсужденіе; всячески старайся умственно стыдиться являющагося гнуснаго сложенія; насилуй себя, спорь, вздорь. По слову Отцевъ, «даждь кровь и пріими духъ» – правое разсужденіе. Старайся всегда быть подвигомъ безъ крови мученица, дочка Христова

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пс. 76, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 Цар. 2, 9.

³ Ин. 16, 33.

<sup>4</sup> Ин. 15, 20.

<sup>1</sup> Ср.: 2 Тим. 3, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 4-е изречение аввы Лонгина. Достопамятные сказания.



наречешься; помни всегда: сердце дъвическое непорочное малъ сосудъ, да Христосъ въ немъ вмъщается, и вторымъ небомъ именуется. Ужаснися, и вострепещи, что угодники Божіи обнародовали: «Горе, горе дъвицъ, погубльшей сердце».

Егда Господь восхощеть посьтить сердце наше, а мы, несчастные, постояльца впустили въ храмъ Господень и живущаго въ насъ Св. Духа. Боже мой! какого высокотворнаго сокровища лишаемся, лъности ради и нерадънія объщался по испытаніи и за чистоту сердца - вселюся въ нихъ и буду имъ Богъ и утъщитель. Чемъ сію потерю и ошибку наполнимъ; инаго средства нътъ, а симъ умственнъ въ себя взойти и проходить всеми силами Христово житіе: быть смиренною сердцемъ предъ всею тварію; чтобы не встрътилась какая досадность, полагай себя передъ нею: я того стою, не выполняю Христа Спасителя заповъданія, не люблю Его всъмъ сердцемъ. Обучайся отъ всего сердца и насилуй всю внутренность: что ты стоишь. Сія доброд'ятель -Христово житіе – быть смиренною сердцемъ, она укажетъ тебъ путь, откроетъ даръ нудящемуся на сіе, самовластіе отъ тебя отымется, внутрен-



ность вся закричитъ: «Я, я стою сего, сморкайте на меня, и плюйте, и тащите въ нужникъ». Ежели сей даръ кто заслужитъ на самомъ дълъ, всъ святые увъряють, таковой обрящеть покой душъ своей; и прежде должно горькое пройти. Ни единъ святый безъ искушенія не пробыль. Ежели при Божіей помощи обучиться досаду принимать съ благодарностію, и съ великимъ аппетитомъ, тогда дары Божіи открываться будуть самодвижныя слезы, а по сихъ вся внутренность закричитъ: «Послъдняя мошка изъ всъхъ тварей». Будуть такія чувства, всіхть бы во утробі своей носила, худаго и добраго. Старайтесь какъ можно доходить опытностію, дълать произношеніе, егда съ молитвою Іисусовою поясной поклонъ полагаете: «Господи Іисусе», - сіе Іисусе, чтобъ на лбъ становить и удареніе сдълать, или восклицаніе, или точку, и в $\check{\mathbf{b}}$ ру $\check{\mathbf{n}}$ , что ты говоришь такимъ образомъ: «Владычица моя – разсуждай и въруй, Ты моя споручница моего покаянія», и всю до конца: «Пресвятая Богородице, спаси мя грѣшную».

Въ первой заповъди обнародовано: «возлюбить Господа всъмъ сердцемъ<sup>1</sup>, всъмъ серд-<sup>1</sup> Ср.: Мф. 22, 37.



цемъ не въ той силѣ не токмо отъ смертнаго порока отстать, но и умно при Божіей помощи того стыдиться. Сей всемъ сердцемъ любитъ Господа, все свое сердце посвятилъ Господу. Выполня сіе, еще всею кръпостію, мы въ тонкости не понимаемъ, а св. Ефремъ понятнъе намъ совътуетъ: «Ежели кто молится съ молитвою Іисусовою, и полагаетъ поклонъ поясной; а тъло его не утруждаетъ, сія молитва въ гръхъ ему вмъняется, и не имъетъ сію молитву оружіемъ на бъсовъ», сказать бы такъ ни тепелъ, ни студенъ, имамъ тя отринути; самая сущая справедливость, а должно сдълать такія чувства и напряжение въ самомъ себъ, какъ въ сложеніи перстовъ и стояніи ногами, аки конь подкованной за землю цъпляется, и поклонъ класть, чтобъ всв чувства и составы телесно полагали. Ежели такъ изготовится, и духу разлъненія не повърить, въ ту минуту отъ трехъ поклоновъ начнетъ во всѣ члены приходить сила сама собою, и отнюдь на первыхъ трехъ поклонахъ не върить, что нътъ сладости, ни радости, ни слезъ; а помнить cie: «Даетъ Господь молитву молящемуся» 1. Твоя молитва сія:



три поклона съ нуждою едва положила, помни сіе самое божественное реченіе: «Помянухъ Бога тремя поклонами, и возвеселихся» Вотъ почему сама почувствуешь, какое возвеселеніе; егда располагалась помолиться, страшная была тягость, и думала точно заболѣла, не токмо десять поклоновъ допущаешь положить, и трехъ и ни однаго, аки связанная; но не върь сему, трактуй умомъ своимъ: точно брехня и хитраго цыгана мечта и хульнаго духа отягощеніе. Сдълай переломъ въ мысляхъ своихъ всею силою, безумная, неблагодарная, ты много не молись, а три поклона положи, такъ какъ св. Ефремъ совътуетъ; симъ совътомъ аки обманула себя и хульнаго духа; начинаетъ какъ должно по сов'ту, первой поклонъ полагаетъ чрезъ великую силу, ибо всв члены хульнымъ духомъ разслаблены, другой, нъсколько отраднъе, помыслъ говоритъ: третій – можно, върьте, о почтеннъйшая, славу Божію узрите, когданибудь на самомъ дълъ: «Помянухъ Бога – и возвеселихся»<sup>2</sup>; аки бы умылась или чарку водки выпила, внутренность сама насиловать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Цар. 2, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср.: Пс. 76, 4. <sup>2</sup> Пс. 76, 4.



будеть съ охотою, клади десятокъ, посемъ другая награда: Богъ бо именуемъ, бъсы прогонимы будутъ. Таковыя души свътъ Божій въ сердцъ своемъ узрятъ, – и никогда не угаснетъ.

Любезнъйшее мнъ о Христъ чадо, за писаніе ваше благодарю, вы меня своимъ писаніемъ, аки врачи искусные, отъ неисцъльной, премногожалостной и скучной потери въ восторгъ и обрадованіе привели. Сколько я ни грубъ былъ, но ваше предписаніе умягчило мою грубость.

Пишете, что вы пробудились отъ сна неразумія, аки изъ мертвыхъ воскресла правымъ разсужденіемъ, обрѣла въ любезныхъ моихъ сестрахъ первую, безсытную любовь, которыя душу свою полагали за мою худость и нынъ пекутся о успъшности моего спасенія, что же мнъ худъйшему осталось трактовать при такой нечаянной новой неоціненной восторжной радости, думать или унывать отъ радости великой, облилъ ланиты свои сладкими каплями слезъ, воздалъ благодареніе Господу Богу моему за Его величественное промышление о немощныхъ сосудахъ.



Ты подражательница ангеломъ, они безпрерывно дышать огнемъ любви Божіей, а ты начинаешь подражать и вторую заповъдь выполнять: любить ближняго, яко сама себя1. О добродътель высокая - любить ближняго! Спаситель о ней обнародоваль, сколь она всякому нужна, изволитъ говорить: тогда познаю, что вы ученицы мои, егда между собою любовь имъти будете<sup>2</sup>. Ты, аки упившаяся добровоннымъ виномъ, отъ великой радости и пылкости огня любви Божіей, пишешь - гроня наша виноградная и яблоко благовонное (имя рекъ) юная погребла въ забвенную нечувствительность, нашу ей всегдашнюю досаду и негодованіе, положила насъ въ нѣдра сердечная, воздвигнула насъ изъ гроба всегдашняго унынія, удостоила насъ чрезъ свою любовь пребывать вь Бозъ, и Господь Богъ теперь въ насъ пребываетъ. Слава Тебъ, Боже нашъ, слава Тебь! Кто же бы при таковой высокотворной прерадости, разчугунной, слыша исполняющихъ вторую заповъдь любить ближняго,

¹ Ср.: Мф. 22, 39. ² Ср.: Ин. 13, 35.



яко самъ себя, не умягчился бы, и отъ новости неоціненной не ураниль бы свое сердце, и не пролиль бы источники слезъ правосудію Божію, и не воздаль бы благодаренія своего. Да будетъ благословение Божие на васъ отъ нынъ и всегда пребывать въ любви и союзъ общемъ: несите другъ друга тяготу2, и старайтесь какъ можно переносить досаду и укоризну съ любовію: инаго скораго пути Царствія Небеснаго достигнуть не можно; Спаситель обнародовалъ: «На кого воззрю, токмо на кроткаго и смиреннаго сердцемъ, и обрящетъ таковой покой 3», то есть получить Царствіе Небесное. Великой человъкъ въ нынъшнемъ родъ, кто Христову житію подражаеть, то есть обучается по сил'в при Божіей помощи быть умственно смиренъ сердцемъ предъ всякимъ челов вкомъ, предъ самымъ малъйшимъ; въ сію мъру прійти инаго тракта (нътъ), не обрящемъ какъ симъ. Только досада отъ кого начинается, ту минуту входи въ себя умственно, проливай кровь, будь мученица ежедневная, паче же реку, дочка



Христова, донашивай Пресладчайшаго Господа нашего Іисуса Христа кресть, а Онъ, справедливъ, не укоснить неусыпающимъ окомъ Своимъ проникнуть въ твои страданія, узнаеть въ тонкость твои силы, объясниль: Я дамъ терпящему своими силами терпѣніе даръ, таковой будетъ тяжекъ однимъ золотникомъ, что прежде ощущала нѣсколькими пудами. Онъ воздыханія наши слышить и намѣреніе лобызаеть, только не закосняй въ твоихъ встрѣчахъ или искушеніяхъ, попробуй, искусомъ узнаешь на самомъ дѣлѣ, закричишь всѣмъ сердцемъ, призывающимъ его.

Говори тебъ: рече сердце мое, не отрини меня, и не покинь одну страдать, возвращайся при встръчахъ и досадахъ, назади отъ десяти лътъ и вспомни всъ твои досады Христу Спасителю, расположеніемъ умственнъ къ гнуснымъ порокамъ и самымъ дъломъ, кайся, помилуй, Милосердый Господи, и не вниди въ судъ со мною бъдною, а туне помилуй, и разсуждай, разность потери своей къ Спасителю; и укоряй сама себя: паршивая, малъйшая мошка разсуждай по справедливости, что ты желательна, чтобы Отецъ Небесной туне загладилъ твои

¹ Ср.: Мф. 22, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Гал. 6, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср.: Ис. 66, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Т.е. пути.



всѣ преступленія и удостоилъ бы пребывать участницею въ славѣ Божіей.

Олюбезная сестра, родъ Божій всіз мы, криво взглянула или по недостатку своего благоразумія не сладко отвъчала, уже треба и отвратить лице; а Прелюбезнъйшій и Пресладчайшій Христосъ Спаситель не тако насъ учитъ, а дочкамъ своимъ заповъдаетъ: любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ, молитесь за творящихъ вамъ пакости¹; то есть не довольно выговоръ дълать устно, но только услышишь отъ кого, что сестра не благоволитъ о мнъ, ту минуту переломъ дълай, противоръчь противъ злопомнънія, и <начинай> молиться за нее, хотя и внутренность не расположена, кричи: «Помилуй, помилуй, Милосердый Господи, сестру мою, такъ надо: я землю пороками отяготила, и небесной воздухъ опорочила, и какъ узришь ея умственными глазами, трактуй во умъ своемъ: «О любезная моя сестра, ищущая моего спасенія».

Аще самымъ деломъ понудишь себя при Божіей помощи на сіе, узришь въ маломъ времени то въ себъ, что сандалія сестрины будешь <sup>1</sup> Ср.: Мф. 5, 44.

отъ великой радости лобызать, во всякомъ собраніи, особливо на крылосѣ, смотря чувственными глазами на любезныхъ сестеръ, трактуй умомъ: «Слава Тебѣ, Господи, что Ты по своему величеству меня удостоилъ съ непорочными сестрами пребывать, и ими освящаться», - скоро умный указъ отъ Бога стяжешь отъ сердечнаго смиренія, даръ Божій откроется въ таковой душъ самодвижныя слезы, самая внутренность будеть насиловать: бросайся къ ногамъ сестеръ, и лобызай ихъ сандалія. О Премилосердый Господи, открой ваши умныя очи, имъть противъ всъхъ встръчь, аки орлія, криль, отъ великой радости, прославиль бы всемогущую силу Творца моего, что Онъ силенъ въ милости и благъ въ крѣпости, во еже помогати и утѣшати вся уповающія на Его правосудіе.

Почтеннъйшая мнъ о Христъ, скажу вамъ о себъ, что я день ото дня и часъ съ часу ожидаю перемъщенія во ину страну и не въмъ, будеть ли мнъ успъшной трактъ; ужасаюсь много, ужасаюся душею моею и трепещу, да егда



любящія мя предварять быть участниками въ славѣ Божіей, а мнѣ бѣдному оставаться въ непріятномъ плѣну, тогда какую горькую чашу буду испивать, и хотя буду сердечнымъ языкомъ кричать: «О горы, горы и холми, послушливые Своему Творцу, покройте меня, безстуднаго досадителя и презрѣвшаго совѣсть. О небо, преукрашенное звѣздами, сокрой меня подъ своимъ шаромъ, да не зрятъ очи мои порочные свѣтлаго вида; къ кому тогда въ горькой участи моей прибѣгну, нѣтъ тогда соболѣзнующаго облегчить мою нестерпимую горесть и стенаніе».

Однако при семъ недоумѣніи одна моя несумнительная осталась надежда и упованіе: излію душу мою и прибѣгну къ необоримой стѣнѣ Матери Божіей, осмѣлюсь кричать сердечнымъ языкомъ: «Исполни, исполни, Чистая, веселія сердце мое, твою нетлѣнную дающи радость веселія рождшая виновнаго»¹, ибо «много можетъ моленіе матернее ко благосердію Владыки»².

Для того, званницы Божіи, дочка Христова, и вашей любви отъ всея души моея совътую,



ибо душа наша дороже всего свъта. – Внимайте себъ, и чтобы память смертная и Іисусова молитва спала съ вами и возставала, а особливо насилуйте себя, и обучайтесь блюсти умъ, и хранить сердце отъ прилоговъ вражіихъ, то есть первомысліе; ибо оно всѣмъ нашимъ преступленіямъ причиною и виновницею; замѣчайте, что никакой порокъ въ насъ безъ совъта мысленнаго не бываетъ, о чемъ объяснено: избивай младенцы твоя о камень, то есть молитвою Іисусовою, бей ратники именемъ Господа Іисуса, напримъръ, сказать: кто старается оказавшуюся мальйшую искру залить водою, чъмъ избавится великаго сожженія. Полагайте въ умъ своемъ и трактуйте при правомъ разсужденіи, должно говорить въ самой себъ во умъ: «Простая (имя рекъ) и нерасчетливая, неужели ты по сіе время разсудокъ имъешь младенческой и не понимаешь, сколько годовъ прошло прихода сего къ тебѣ, аки хитраго цыгана нарушителя и крадуна дъвической сердечной чистоты». Отвъчай безстудному духу: «Я посвятила себя Христу, <объщала> хранить чистоту и непорочное дъвство, ежели мнъ онаго не получить, почто буду совътоваться или

<sup>1</sup> Из Канона молебного ко Пресвятой Богородице.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Богородичен 6-го часа.



разговаривать съ мыслями», – и на сей отвътъ льстивой другая мысль, якобы справедливая, ежели которой внутренними пороками занимался, и къ нему наклоняютъ или задаютъ первомысліемъ, и трактуетъ во ум'я своемъ, слышишь или разумъешь: я того внутренняго прежняго порока улучать не буду, только выполню, какими онъ средствами быль. О бъдный человъкъ, не свъдущій мысленной брани, аки младенецъ, начнетъ трактовать: такимъ-то образомъ происходила встрвча, приняла прилогъ или первомысліе, показывается по правдъ пріятное, въ ту минуту тою пріятностію заглушитъ замороженной правой разсудокъ, начнетъ умножать разговоръ, разглагольствовать, совътоваться, плънится гнуснымъ порокомъ – умомъ своимъ; узнаетъ сердце первую злобу, опорочить себя прелюбодъйствомъ, потеряла именоваться храмомъ Божіимъ и Духомъ Святымъ, живущимъ въ ней. Мерзкая хлъвина пала падежемъ великимъ, горе таковой дъвицъ, сказано, погубила сердце, ввела въ оное нечистаго постояльца. Вотъ какая сътка нечистаго духа, какъ умфетъ дфвическую чистоту украдать.



Я начиталъ еще примъръ таковой, когда человъкъ выходитъ въ полъ и начнетъ отвыкшую отъ рукъ лошадку свою приглашать разными способами, чтобъ надъть узду на нее и употребить въ работу, она, одичавши, никакого приступа не допущаетъ и беретъ мъры, помнитъ, что она овесъ вдала, и она сладостною памятію побъждалась. Лишь только онъ, имъя въ полъ свой овесъ, тотъ часъ приходитъ къ нему, аки птица осторожная, хватитъ жменю въ ротъ овса, хозяинъ за гриву, въ ту минуту и вырвется, и сколько разъ лошадка пробуетъ овесъ, нъсколько усладится имъ и оплошаетъ, хозяинъ въ ту минуту узду надъваетъ. Обманулась сладостію, стала подъ неволею, что хочетъ съ нею дълаетъ.

Весьма примъръ оный сходенъ съ хранящими чистоту; а особливо не свъдущи мысленной брани и не желавши сей неоцъненной потери нарушать порокомъ чистоту. Въ нъкоторыхъ, неосторожно и невнимательно живущимъ, тверда сія прокламація, лишь только на постелю, въ ту минуту иной азбуки не учится, а за прилогъ и разглагольствіе, за сочетаніе, а потомъ плънится, аки конь овесъ пробуетъ, услади-



лась, допустила до свъденія сердца. Всъ угодники Божіи трактуютъ: за лѣность, и нерадѣніе, и невниманіе дівица несчастная своимъ произволеніемъ въ пленъ себя отдала, блудный бъсъ узду надълъ, продала свою свободу. На другую ночь думаеть, огня огнемъ не угаситъ, т.е. сложеніемъ гнуснаго порока убъжать, но еще огнь къ огню приложила, сдълалась халдейскою пещію, скажи или посов'єтуй, удались отъ сей привычки, или увърь, что небо оборвется, хотя всъ мъста узнаютъ ея пороки - не остановить себя. Если тъснаго знакомства не улучитъ, то во внутренніе пороки вринитъ себя, посему природу своимъ частымъ совътомъ и сложеніемъ возбудила къ сильному обуреванію, а особливо брань сія умножается отъ видънія и слышанія, сказано: не испытай чуждой злобы, да не прогнъваеши Господа. Нужно помнить въщающаго гласа Господня къ Великому Арсенію: «Бъгай людей – и спасешися». А Ефремъ святый: «Всъхъ люби, и всѣхъ бѣги», т. е. къ тому иди, гдѣ душа созидается, ибо тлятъ нравы благія бъседы злыя.

Совътую вамъ нудить себя обучаться держать молитву Іисусову, помните и cie: «Да-



етъ Господь молитву молящемуся»<sup>1</sup>, и «помянувъ Бога – и возвеселихся»<sup>2</sup>, возвеселится сердце ищущихъ Господа. Обманывайте духа разл'яненія въ молитв'я; когда время пришло по возможности помолиться, духъ разлъненія первомысліемъ шепчетъ отяготился пищею, и время прошло, покой взять; но ты духа разл'яненія и себя всегда обманывай, сей примъръ въ отеческихъ книгахъ начиталъ. Одинъ ученикъ приходитъ къ старцу, жалуется: «Отче, что сотворю, всегда лѣностію обуреваюся, и не могу правила съ трезвостію держать». Старецъ ему отвъчалъ: «Когда время пришло, а духъ разлъненія не допущаетъ, не токмо тридцать поклоновъ положить съ молитвою Іисусовою поясныхъ, ниже трехъ со всъмъ по всъмъ частямъ больнымъ сдълаетъ и разслабленнымъ, не върь цыгану-обманщику, духу разлъненія, а обманывай себя и его: Я точно слабъ и отяготился, и много не могу молиться, а три поклона поясныхъ съ молитвою Іисусовою положу; и узришь на самомъ дълъ духъ разлъненія не допущаетъ». И въ себъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 Цар. 2, 9. <sup>2</sup> Пс. 76, 4.



трактуй въ мысли: хотя три поклона, но чтобы было съ первою заповъдію согласно, тамо заключено: всею силою и крѣпостію; а преподобный Ефремъ Сиринъ своимъ разсужденіемъ протолковаль: въ которой молитвѣ человѣкъ молится, и тѣло его не утрудится, сія молитва не сильна, безплодна, извергомъ вмѣняется молящемуся; т. е. какъ крестъ класть твердо, чтобы отложить разлѣненіе. Вотъ опытность и искусъ справедливой, только три поклона положишь всею крепостію, и всею силою, псаломникъ увѣряетъ: «Помянухъ Бога, въ таковой твердой молитвѣ, отъ трехъ поклоновъ — возвеселихся»¹.

Примъръ сказать, аки заспавшись, умылся водою холодною, сдълался прозрачнымъ, или чарку водки выпилъ, возвесилась внутренность отъ сего. Далъе до десяти поклоновъ еще обвеселяетъ сугубо: Богъ бо именуемъ – бъсы прогонимы бываютъ. Духъ разлъненія не можетъ и стоять, а даетъ молящемуся свободность хоть всю ночь молись. Върное извъстіе: даетъ Господь молитву молящемуся²; никогда не върь



духу, шепчущему, что не можешь и слабъ, точно обманъ и краденіе.

похвала высокотворная, сердце 0 дъвическое чистое, малъ сосудъ да въ немъ Христосъ вмъщается, и вторымъ небомъ именуется. О чистота выше всъхъ добродътелей, лъствица небесная, а презирающіи чистоту лѣности ради - хлѣвиною и мерзостію запуствнія именуется. А почему сіе сокровище теряется, больше отъ безсовъстности, и не читавши отеческихъ книгъ, хотя и сказано прилогу или первомыслію н'ять похвалы, ни укоризны; то есть хотя первая мысль и ударяетъ, можно сію страсть улучить, но человѣкъ поставляетъ правой разсудокъ: не для чего мнъ сію улучать, ибо я посвятила себя хранить чистоту, и проливаетъ кровь безъ мученія нудничества. И ежели не допустить гнуснаго совъта до сердца, не судится гръхомъ. Сія дочка Христова, гроня виноградная, яблоко благовонное, таковыя знаютъ силу первой заповѣди: «Возлюбить Господа всвиъ сердцемъ» , въ какихъ частяхъ состоитъ не токмо отъ дебелаго порока отстать, но при Божіей помощи въ ту мъру

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср.: Пс. 76, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 Цар. 2, 9.

¹ Ср.: Мф. 22, 37



приходить должно: умственную стыдливость поставлять въ себъ самой противъ всъхъ предъ Богомъ мысленныхъ пороковъ. Ежели кто при Божіемъ руководствъ въ сію мъру достигнетъ, таковой ангельское житіе проходитъ. Онъ по заслугъ своей не закоснятъ даръ Божій получить: слезы самодвижныя, даромъ Божіймъ именуются, или извъщеніемъ и обрученіемъ будущей жизни, онъ перстомъ своимъ коснутся до чистыхъ сердецъ и зажгутъ въ ономъ огнь любви Божіей, который и никогда не угаснетъ. Помолимъ благость Божію неусыпающаго ока, всъхъ благъ дателя, да дастъ намъ по всъмъ частямъ полагать начало къ лучшему, ко успъшности спасенія.

Ежели скоро умру, Богомъ васъ прошу отъ всего сердца поплачьте по моей худости. А я по своей части, хотя не имъю дерзновенія къ благости Божіей, однако молю Его правосудіе и Матерь Божію со слезами, чтобъ васъ не покинули; и върую Господу Богу моему, что Онъ по Своей благости не забудетъ васъ, а особливо, прелюбезнъйшая, сладчайшая гроня виноградная, святая великомученица Варвара, когда о васъ прошу, великія чувства вливаетъ, аки



чувственно на ея мощи смотрю: въруй, въруй съдый младенецъ, Премилосердую Царицу Небесную умолю о нихъ, ибо онъ, хотя юны, но желають спастись. О милыя мнв о Христв, совътую вамъ такъ ее просить, стой на одномъ мъстъ, и поднявши руки умственно или устно говори, устно, чтобъ самой себъ слышно лучше, убивательнъе, поднявши руки, кричи: «О святая, о святая, о святая (многократно), великая, великомученица Варвара, невъсто Христова, прекрасная гроня виноградная, яблоко благовонное, моли правосудіе Божіе за мою худость». Узришь въ маломъ времени, что и отъ юности въ сердив своемъ не ощущала, узнаешь близость и услышаніе отъ дара самодвижныхъ слезъ, аки пьяная или младенецъ отъ нестерпимой радости будешь кричать: «И матушка моя родимая, помилуй, помилуй». Върую, ощутишь при себъ.

Богомъ васъ прошу, лишь только кто словомъ или взоромъ на васъ смотритъ непріятнымъ, всегда сама себѣ умственно трактуй: «(Имя рекъ), ты землю опоганила и воздухъ осквернила, вторично Христа распинала; не токмо на тебя разбойницу криво глядѣть всякому,



а должно тебя осморкать, поплевать, въ нужникъ зарыть». Мало сего, ежели будетъ такое самоукореніе, будемъ держать, и стяжется даръ умственно. Сказаль одинь святой: не въмъ, какой свътъ Божій такую душу озаритъ. Христово житіе препровождаетъ тотъ человъкъ, кто смиренъ сердцемъ предъ Богомъ и человъки, отворено Царствіе Небесное; таковые въ зд'яшней жизни получатъ извъщеніе или обрученіе и залогъ будущей жизни. Старайтесь, милыя мнь о Христь, простымъ моимъ словамъ внимать, узрите свътъ Божій въ маломъ времени, зажженіе въ душахъ вашихъ, который и до смерти не угаснетъ, всъмъ сердцемъ скажите всякому: что насъ разлучить отъ совъта благаго, ни огнь, ни мечь и проч.

Почтенная мнѣ и милая о Христѣ чадо, помни сіе, что ты инокиня: иная поступь, иная одежда, кроткое ступаніе и смиренное сѣданіе; стало быть, должно отложить мірской нравъ. А ежели будешь кощунствовать, сердиться, таковому сказано: безсловесное отхожденіе изъ



міра. Ты буди свѣтъ міру и прославишь Бога, какъ узнаютъ, что (имя рекъ) подражаетъ своему званію, она не любитъ балогурить и все молчитъ, совѣсть ихъ не допускаетъ. Какъ тебѣ противъ прочихъ гордиться, что ты помнишь сама о себѣ: навозная куча, мерзость запустѣнія, и смиреніемъ внутреннимъ бываешь предъ Богомъ оправдана. Помнишь, сказано: лучше грѣшникъ, да смиренъ.

Сожалвешь, что духъ разлвненія тебя отягощаеть, употреби сіе противь его козней: когда приближаешься ко одру, духъ разлвненія тебв въ мысли влагаеть, что ты по всвить частямъ слаба и много время прошло вечера. Не вврь крадуну хитрому цыгану, духу разлвненія, говори сама съ собою, обманываеть, аки цыганъ, хитраго духа разлвненія; трактуй сама въ себв: «(Имя рекъ), ты много не молись, а поклоновъ десять съ молитвою Іисусовою, можно положить»; ни трехъ не соввтуеть, говорить: «больна, ослабвла; мысль, не вврь – сущій обманъ отъ разлвненія духа; говори въ себв: три поклона положу всвить сердцемъ, всею крвпостію, чтобъ все твло чувствовало...»

·<del>>>></del>

Почтенное мнъ о Христъ чадо, радуйся о Господъ, и благодареніе Ему приноси. Писаніе ваше получиль, въ коемъ пишете и молите мою худость, чтобы вашей любви дать совъть о успъшности спасенія, но я хотя по всъмъ частямъ въ вашемъ желаніи недостаточенъ, но прилъжное ваше моленіе и въра умягчаетъ мое чугунное сердце воспомянуть, что я отъ опытныхъ мужей слышалъ и отъ писанія св. Отецъ начиталъ. Вст св. угодники Божіи сов'ятуютъ блюсти умъ и хранить сердце отъ вредныхъ или грѣховныхъ мыслей. Мы вст втдаемъ и знаемъ, что умъ у человтка есть, но онъ на одномъ мъстъ не стоить или объ одной вещи не толкуетъ или разсуждаетъ; но что видѣли глаза наши за пять лѣтъ, особливо противности Богу, о томъ болъе намъ представляетъ; потому-то угодники Божіи обнародовали: всв грвхи и пороки смертные скорве въ душу входять отъ трехъ винь: отъ видънія, отъ слышанія, отъ глаголанія. Для чего св. Отцы и сов'тують, кто хочеть дочкой Христова быть, той совътують Отцы святые не ис-

пытывать чужой злобы, то есть кто какъ живетъ, не въдать пороковъ, не испытуй чужой злобы, да не прогнъваеши Бога. Вотъ чъмъ прогивваешь Бога: только на постелю, блудный бъсъ тотъ часъ представитъ, что ты слышала, и помысломъ начнетъ совътовать, и мнъ сіе можно улучить или услаждаться, и до сердца отъ совъта дойдетъ, прелюбодействуетъ: погубила сердце свое. Егда Матерь Божія восхощеть дочку Христову посътить, нътъ мъста, постояльца пустила въ храмъ Божій. О семъ-то угодники Божіи скорбять: горе сей дівиць, погубила сердце, и святый Апостолъ укоряетъ: почто ты Духа Св. опечалила, и оскорбила; ты храмъ Божій была или църковы. О сердце дъвическое чистое, малъ сосудъ, да въ немъ Христосъ вмъщается, и вторымъ небомъ именуется дочка Христова.

Вспомогательныя причины, какъ соблюсти дъвство и чистоту сердечную, въдать сіе должно. Первый — помыслъ, хотя онъ намъ напоминаетъ природное улучить мужа или тайности соблазна, или гръхъ, о немъ же святые говорятъ. Сему первому помыслу нътъ похвалы и укоризны, <sup>1</sup> Ср.: 1 Кор. 3, 16–17.



посему мы еще новоначальные, отразить его или отгнать безъ Божіей помощи не сильны, а совътоваться и соглашаться съ нимъ на слабость или на гръхъ, при Божіей помощи въ нашихъ силахъ. Посему въ нашихъ силахъ будетъ при Божіей помощи, только первый помыслъ напомянуль, ту минуту спъши какъ можно, поставляй умныя возжи во умъ своемъ правое разсужденіе; а сказано: правое разсужденіе выше всъхъ добродътелей. Кто разсуждение имъетъ, никогда осужденъ не бываетъ. Разсуждай во умъ своемъ: безумная, смотри, - хитрой цыганъ или крадунъ пришелъ, обманщикъ старается, чтобы погубить сердце твое, чтобы не было второе небо и храмъ Божій. Суди сама себя, ежели тебъ сего напомянутаго порока не улучать, почто съ нимъ и совътоваться, ту минуту дълай переломъ, спорь, вздорь, противорѣчь, говори во умѣ своемъ: я посвятила себя Богу, быть дочерью Христовою, не для чего мнв и совътоваться. Первая мысль названа младенцемъ: избивай младенцы твоя о камень, бей ратника или врага именемъ Господа Іисуса Христа, то есть молитвою Іисусовою, и сказа-



но: «Даждь кровь, и пріими духъ» . Кровь терпъніе, не слагайся съ мыслію, чтобы не усладилось сердце симъ порокомъ, призывай святую мученицу Оомаиду: помоли Господа Бога о мнъ гръшной о чистотъ и цъломудріи. Въдать должно – только первой помыслъ пришель, въ ту минуту спъши примъромъ сказать, аки бы келлія загорается, въ тотъ часъ не могла бы медлить или думать что, или умываться, или одъваться поопрятнъе, а въ тотъ часъ всъ силы употребила бы выскочить изъ келліи и великимъ бы воплемъ кричала: «Любезныя сестры, дайте помощь», - и помогають, потому что она ускорила, не дала пламени разгорѣться, а одни уголья, и избавляется отъ пожара. Такимъ образомъ, только первая мысль во умъ, въ ту минуту кричи сердечнымъ языкомъ, не слушай лукаваго совъта ученаго цыгана, плотскаго духа: «Премилосердый Господи, источникъ милостей, помилуй, сжалься <надъ> малодушною, облегчи мою природную тягость. Ты по своему правосудію обнародоваль, что безь Тебя не можно никакой добродътели сотворить»<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 4-е изречение аввы Лонгина. Достопамятные сказания.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp.: И́н. 15, 3.



А Господь скоръ на услышаніе и близокъ всѣмъ сердцемъ призывающимъ Его. О семъ не сомнѣвайся, что помыслъ усиливается, а ты свое дѣлай, насилуй себя, спорь, вздорь, противорѣчь; ибо первой мысли нѣтъ похвалы и укоризны; посему нѣтъ грѣха, что еще ты мало съ нимъ разговаривала, не плѣнилась, и сердце еще мерзкаго порока не почувствовало, и ежели остановишь его, глухимъ не судится грѣхомъ, дочка Христова, мученица безъ крови.

О сердце дъвическое, чистое, вторымъ небомъ именуется! О сердце таковое, малъ сосудъ, да въ немъ Христосъ вмъщается! Весь міръ таковаго не сравняется высокотворствомъ, ежели таковая душа нудится, насилуетъ себя, выполняетъ первую заповъдь, любитъ Господа всъмъ сердцемъ. А заповъдь первая въ сихъ частяхъ состоитъ, не только отъ смертнаго гръха отстать, но при Божіей помощи кровь проливать, ежедневною мученицею быть, умственно обучаться и насиловать себя всячески; только помыслъ перваго гръха напоминаетъ на умъ, распинай себя по всъмъ частямъ разными увертками, поставляй стыдливость



во умъ своемъ тайную. Человъку же себъ нудящу, а Господу на таковую душу смотрящу, съ плотію ангеломъ подобную себя хочетъ поставить. А Спаситель обнародоваль: «Безъ Мене не возможно вышеестественное побъдить»<sup>1</sup>, даетъ ей даръ за то самое, что она сама собою кровь проливала, даетъ даръ свыше – благодать Св. Духа, правое разсужденіе, умственную стыдливость: только малъйшая лънивая, мерзкая искра, то есть первая мысль явится на умъ, въ ту минуту Духъ Св. учитъ: проклятъ буди сей помыслъ. Узнала отъ благодати, что крадуна и обманщика такъ легко, аки перо, отъ себя отдвинуть или малую порошинку очистить. Всъ святіи свидътельствують: дарь Божій стяжала по заслугъ умственную стыдливость; противъ всякаго порока начнетъ поставлять умственную стыдливость успъвающа. Сей человъкъ, стяжавши умственную стыдливость, правое разсужденіе выше всъхъ добродътелей. Почему въ наши времена до сего дара Божія не доходять - примърныхъ людей нътъ или опытныхъ.

Добродътельный молдавской старецъ <sup>1</sup> Ср.: Ин. 15, 3.



Преп. Паисий Величковский. Фронтиспис оптинского издания 1847 г.



### Паисій писаль когда-то другу письмо, и между

1 Паисий (Величковский) – преподобный, настоятель Нямецкого монастыря в Молдавии. В миру Петр Иванович Величковский (21 декабря 1722 – 15 ноября 1794). Родился в Полтаве в семье соборного протоиерея Успенской церкви. Учился в Киевской духовной академии, странствовал, жил в Любечском и Медведовском монастырях, где был пострижен в 1740 г. в рясофор с именем Платона. Некоторое время жил в Киево-Печерской лавре при ее типографии, изучал резьбу на меди. В 1746 г. переселился на Афон. В 1750 г. был пострижен в мантию. В 1758 г. рукоположен в иеромонаха. Им был основан скит св. пророка Илии, где на основах полной нестяжательности и послушания сложилось общежительное братство. Изучал святоотеческую письменность, исправлял славянские переводы по греческим подлинникам. Из-за притеснений турецких властей братия покинули Афон и переселились в Молдовлахийскую землю. В 1763–1774 гг. старец Паисий жил в монастыре Св. Духа, именуемом Драгомирна (в Буковине), где принял схиму. Когда по заключении мира между Россией и Турцией в 1774 г. монастырь отошел к Австрии (помогавшей Турции), братия переселились сначала в монастырь Секу, а затем, в 1779 г., по предложению молдовлахийского господаря Константина Мурузи, в Нямецкий монастырь. В 1790 г. возведен в сан архимандрита. Ученики преп. Паисия, переселившись в Россию, способствовали возрождению старчества в России. Сам старец постоянно занимался переводами на славянский книг святоотеческих творений. Им был подготовлен перевод произведений 24 святых Отцов, которые составили «Добротолюбие» (впервые изданное в 1793 г.), а также сделан перевод аскетических творений Варсонуфия и Иоанна, аввы Дорофея, Исаака Сирина, Иоанна Лествичника, Максима Исповедника, Симеона Нового Богослова, аввы Фалассия и Феодора Студита. Многие из подготовленных переводов легли в основу изданий Оптиной Пустыни, которые были подготовлены при преп. Макарии (Иванове).



прочимъ со скорбію пишеть: увы, увы и горе намъ: въ нынешнія времена монашество оскудъло: только черную ризу носимъ, а дълъ не бывало. Посему наставники изсякли, то есть уменьшились, и слъпый слъпаго водяй, оба въ яму падаютъ. Точно такъ сначала намъ не покажутъ, въ чемъ состоитъ монашество и чрезъ какія доброд'ятели сохранять д'явство и чистоту сердечную. Никто подробно сей азбуки не показывалъ, какъ блюсти умъ и хранить сердце. Мы за невъденіе только природной помыслъ на умъ, а мы объими руками удъпимся, а любезный мой начнетъ совътовать, разглагольствовать, свататься, допустила природный помыслъ до сердца, блудный бъсъ надълъ на дъвку, аки узду, на дикую лошадь, что хочеть дълаеть, море по кол'вно, скажи ей: «Вотъ адъ и пропасть преисподняя». А если бы сперва кто показалъ могущій, она бы своимъ разсудкомъ дала ей наставленіе: «Любезная моя, старайся, насилуй себя, распинай, противорѣчь, кричи сердечнымъ языкомъ: «Помилуй Господи». Поминай Бога, и возвеселится сердце Духомъ Святымъ, ибо Богъ бо именуемъ, бъсы прогонимы бываютъ».

Напримъръ, огня огнемъ не можно угасить,



но водою. Такъ можно ли природу, что въ плоть нашу всаждено желать мужа, а мы ее возобновляемъ. Вотъ такъ-то можно, и то дълается, что сама себя въ напасть вмътаетъ. Нуждницы Царство Небесное получаютъ . А помыслъ пришелъ, аки вътръ тихой, должно понудить себя и защитить правымъ разсужденіемъ; потому-то сказано: первая мысль, аки младенецъ, избивай его о камень молитвою Іисусовою; призывай св. мученицу Оомаиду: «О святая мученица Оомаида, помолися о мнъ о чистоть и цьломудріи». Скорь Господь Богь на услышаніе. Опыть и искусь полезной, если до сердца не допустила, аки перо легкое, чувствуеть отдвинуть. А ежели разлънится, допуститъ до сердца, десять пудовъ носить, слѣпая помраченная, море по кольно, свыть не миль; потому-то обнародовано: не испытуй чужой злобы, то есть отъ гръховъ или пороковъ, какъ услышала, тотъ часъ на постелю постояльца привела. Потому-то Арсенію гласъ Господень быль: «Бъгай человъкъ, и спасешися». -Всвхъ люби въ монастырв, и всвхъ бъгай. А туда иди, гдв душа созидается. Мерзокъ 1 Ср.: Мф. 11, 12.



блудъ, еже къ юнымъ любовь имѣть. А ежели на постелѣ одной стать, сама себя въ живую могилу зарываетъ. Помните, что душа дороже всего свѣта, и риза, и власяница одна намъ не поможетъ, а нравъ перемѣнить должно мірской.

Примърность, какъ духа разлъненія на молитвъ отгонять. Одинъ старецъ жиль въ пустыни съ ученикомъ. Ученикъ приходитъ къ старцу своему, и говорить ему: «Что сотворю, отче, никогда не могу съ отрадою помолиться». Старецъ отвъчаетъ: «Чадо, въдай, что духъ разлъненія къ тебъ приходитъ, а ты ему повинуешься. Такъ сотвори: когда время съ вечера пришло, чтобъ сколько можно помолиться, а духъ разлѣненія мыслію шепчетъ: ты боленъ, пресытился и часами время прошло; а хотя бы чувствоваль въ самомъ себъ, аки бы корпусомъ тълеснымъ ослабѣль, не вѣрь крадуну, хитрому цыгану, точно духъ разлъненія. Говори во умъ своемъ: «Я много и долго не буду молиться, а три поклона положу, но такъ какъ св. Ефремъ совътуетъ, ежели кто расположится десять поклоновъ по-



ложить поясныхъ, а тъло не утрудится, сія не молитва, а одна маска, не имъемъ оружія на бъсовъ; а ежели всею кръпостію безъ помысловъ, сія молитва сильна, чтобы все тъло служило».

Отрекись себя или отвержися, даждь кровь, усильность имъй, переломъ дълай противъ помысла, не върь, что ворчить, аки бы больна, положи первой поклонъ съ чувствами върь сему: «Помянухъ Бога, и возвеселихся» 1. Духъ разлъненія нъсколько отступиль, самая внутренность дастъ тебъ чувства, ну еще поклонъ, посемъ еще веселье и добрье станешь, третій поклонъ съ великимъ аппетитомъ полагаешь. Куда<sup>2</sup> дѣнется та слабость или разл'яненіе, аки умылся водою холодною или чарку водки выпилъ. Ежели положить десять поклоновъ, тутъ другая награда: Богъ бо именуемъ – бъсы прогонимы бываютъ. Нужная сія примърность и опытность: не давай сама себъ воли и духу разлъненія, не упущай никогда, чтобы тридцать поклоновъ не положить, но безъ разлъненія; узришь на искусъ вели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пс. 76, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В рукописи – гдъ.



кую пользу, никогда духъ разлѣненія обманывать не будетъ. По крайней мѣрѣ, десять поклоновъ не упущай, узнаешь на искусѣ или на опытѣ, что вся сила переломъ сдѣлать. На первыхъ поклонахъ помяни сіе: «Помянухъ Бога, возвеселихся»¹, — точно такъ бываетъ; не вѣрь себѣ, узришь недовѣдомая; и сіе помни всегда, что за монахъ, что правила не держитъ. Сего правила, апостольскаго совѣта: «Непрестанно молитеся»²; хощу или совѣтую пять словесъ умомъ моимъ, нежели тьму языкомъ, почему и совѣтуютъ св. Отцы — Іисусова молитва чтобы спала съ тобою и воставала, Іисусова молитва да соединится дыханію твоему, тогда узришь въ душѣ своей недовѣдомая.

21 Іюля.

### Искусъ о новоначальныхъ

II ногда я слышалъ отъ Богоугодныхъ стар-цевъ, какія съ новоначальными искушенія и встрвчи бывають. Якобы по Бозв мудрованіе, но сущая прелесть и обманъ бъсовской, и не по разуму ревность задаетъ во умъ высокотворную добродътель, и сіе недивно, быть можетъ со всъми усердными новоначальными. Сія задача бываетъ отъ врага: совершенную пустыню сыскать, гдв никогда люди не ходять, зельемъ питаться, вериги носить, босой ходить, по сухарику кушать и не умываться, волосъ не разчесывать, руки подожмавши, стоять; главу чрезмърно скривить, въ землю смотръть, унылое лице имъть, рубашку потуда носить, пока на куски распадется; на камнъ спать; прежде времени поженетъ, но всего того не докажетъ. И такъ, врынувши въ сіе тщеславіе, бъсъ отпадаетъ, и всему тягость откроется; а должно имъть въру, во-первыхъ, къ игуменіи и ко всъмъ сестрамъ, въру правую таковую, не наружную только въ обхожденіе, смиренно поклонъ отдать и руку лобызать, - сія одна поч-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пс. 76, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 Фес. 5, 17.



ти маска или лицемърное ласкательство; а въру имъть внутреннюю сердечную умственную: помнить не есть власть, аще не отъ Бога1, и заочно ни съ къмъ не говорить, а ежели кто при тебъ про игуменію роптать станетъ, то должно какъ ни есть удалиться, чтобъ не слышать. А ежели со усердіемъ послышишь отъ роптуна, и въруумалишь или совсъмъ потеряешь. А ежели надобность будетъ къ ней въ келлію идти, первой долгъ помолися Господу Богу, чтобъ ей возвъстиль на сердце тебъ пользу сказать. А какъ придешь въ келлію, какъ можно въ умъ своемъ ублажай ее и говори въ мысли: «Освяти мене, угодница Божія, нечистую во всемъ», и поклонись съ върою до земли, лобызавше длани. Узришь въ маломъ времени сердечное смиреніе, Христово житіе, стяжешь даръ Божій и источникъ самодвижной слезъ.

И къ кому ни взойдешь въ келлію, такъ помышляй: «Она всѣмъ лучше меня», и встрѣтивши какъ можно со всѣми, помышляй во умѣ своемъ поклонясь: «Помолись, угодница Божія, за меня и освяти мене встрѣчею, ибо я землю опоганила, и воздухъ осквер¹ Ср.: Рим. 13,1.

нила», ибо въдай, освященный человъкъ и добродътельный, его воздухъ освящаетъ и его тънь прогоняетъ бъсовъ.

Сей школы и науки добродътели учись; что приказываетъ Спаситель: «Научитесь отъ Мене: Я смиренъ сердцемъ, и обрящете покой, т.е. блаженство» . Держи объими руками сердечное смиреніе; аще стяжешь сія, богата будешь, и больше ничего не востребуешь. Узришь, какая философія сердечная и умственная тебъ откроется, и помни совътъ святыхъ Отецъ: умеренному подвигу <и> посту цъны нътъ. А обучайся въ прочитаніи книгъ, въ которыхъ писано довольно есть полезнаго, обучайся памяти смертной, какъ во гробъ кладутъ, и масломъ поливаютъ и засыпаютъ землею. Кто тебь тогда поможеть, аще не слезы, смиреніе и любовь ко всъмъ. Не сумнъвайся, имъй войлочекъ и подушечку. Поменьше спи, ежели можешь. Новоначальнымъ велено шесть часовъ спать въ сутки. Кушай, когда случится, пшеничной хлъбъ и благодари Господа Бога, что Онъ вамъ посылаетъ. И босая не ходи, и ежели чувствуешь тягость ногамъ, садись во время служ-

¹ Ср.: Мф. 11, 29.



бы безъ зазрѣнія, а не будь святая, отличная; пусть думаютъ, что и ты немощная. А то Богъ разсыпаетъ кости, кто добродѣтели проходитъ для людей. Угодники Божіи не совѣтуютъ, кто чрезмѣрной подвигъ или постъ непосильной противъ слабости своего естества налагаетъ; говорятъ: помраченіе на помраченіе наводитъ. Сестрицу люби отъ всей души и тяготу ея неси, ибо она слабѣе тебя всемъ естествомъ тѣлеснымъ. Поклонись ей отъ меня, и Божіе ей благословеніе да будетъ.

### О терпѣніи и послушаніи

Гогомъ васъ прошу, терпите великодушно. **D**Что вы развъсъ голодуумираете, что займитесь послушаніемъ, какое бы оно ни было, но проситъ начальница, все послушаніе вмінится; потому оно, послушаніе, увеличено паче поста и молитвы; ибо противъ воли нашей дълается. И кто безъ роптанія съ благодарностію д'влаетъ, тому исповъднической вънецъ плетется, потому что онъ нудится, противъ своей воли переломъ дълать во умъ своемъ и дълается самовольный мученикъ. Я васъ неблагодарными почитаю, вашъ монастырь первой изъ монастырей; ибо неусыпное попеченіе имъютъ отсъкать вамъ волю ръзвиться, итакъ страхомъ спаситесь отъ дебелости пороковъ. Ежели вы послышали о прочихъ монастыряхъ дъвичьихъ, что дълается отъ вольности, думаю, бы сказали: «Слава Богу, могущему о вамъ, что мы убъжали видъть очами своими дебелости пороковъ».

Она пишетъ, что она утъсняется отъ родителей. Что дълаеть? Слово Божіе сіе объясняеть:



«хотящіи благочестиво жити гонимы будутъ»¹; но не выше мѣры, а сколько Господь велитъ по силъ нашей. Мнъ-де, матушка совътуетъ съ нами-де въ обществъ будь, такъ по наружности, а въ сердцъ имъй свое. Ей должно отвъчать: «Двумъ господинамъ невозможно работати или единаго возлюбитъ, а другаго возненавидитъ»2. Таковыхъ-то отцевъ и матерей святое Евангеліе велить возненавидіть. Какъ можно плясать да танцевать, обниматься, скакавши съ мужчиною и цъловаться, и ворчать: «Ты имъй въ сердцъ цъломудріе, а наше твори». Не довольно такую прелесть послушать матушкъ; ангелу не должно върить: пусть они себъ на головъ плящутъ; но я не имъю такого нрава.

И еще она пишетъ, пожалуй, мнѣ, раздѣли, какъ мірская жизнь отличается отъ монастырской; напиши ей, какъ небо отъ земли отстоитъ далеко, такъ дѣвственная жизнь отъ супружества, не могутъ зрѣть своими глазами запачканными, весь вѣкъ въ калѣ валявшимися, смотрѣть на хоръ дѣвической, могутъ



падать отъ блистанія в'внцевъ славы на главахъ.

И сдълайте милость, обрадуйте меня симъ, терпите, чтобы ни встрътилось вамъ, не ваше дъло трактовать и роптать, что приказываетъ игуменія, и ни у кого никакого свъденія не ищи, для чего такъ начальница то и се дълаетъ, не твое сіе знать. А тебъ должно обучаться быть слъпою и глухою во всемъ. Тогда тебя никто не можетъ быть спокойнъе, молчи во всемъ, все той исправитъ; и безмолвное ухо таинства слышитъ.

<sup>1</sup> Ср.: 2 Тим. 3, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Мф. 6, 24.



# О еже упразднитися и разумъти Господа

**М**иръ вамъ о Христъ, Спасителъ нашемъ! Все наше тщаніе: слово, дъло и помышленіе да будеть; а наипаче во уединеніи, и въ нощное время размышлять о дражайшемъ Іисусъ Христъ, Благодътелъ нашемъ, который Писаніе Святое какъ благопріятное посланіе чрезъ пророковъ и апостоловъ послалъ намъ, въ которомъ волю Свою святую открываеть, и какъ свътильникъ во тьмѣ невѣденія пребывающимъ свѣтитъ, и какъ хлъбъ духовный, питающій души наши, и какъ источникъ живый, прохлаждающій насъ, дароваль намъ. И тамъ обрящемъ дражайшее сокровище, многоцівнный бисеръ Христа; пріимемъ убо Его не токмо устнами, но и сердцами, да вообразится въ насъ, т.е. въ душахъ нашихъ, прелюбезный и прекрасный образъ Его. Онъ всегда ударяетъ въ двери сердецъ нашихъ, да отверземъ Ему, дабы, вшедши, почилъ въ душахъ нашихъ. Пища бо и питіе, домъ и покой Его есть въ душахъ нашихъ; нигдъ бо, какъ только въ душахъ человъческихъ, Онъ упокоевается; ибо и намъ нътъ покоя, кромъ Его. Онъ

наша пища, питіе, одежда, покой, утвшеніе и въчная наша жизнь. Аще и согръщаемъ, то истинное покаяніе обновляеть насъ, и отъ міра отводитъ и поощряетъ къ подвигу противъ грѣха, и умъ и сердце наше къ въчности привязуетъ, и со Сладчайшимъ Іисусомъ соединяетъ, и творить насъ святыми и праведными. Покаяніе же раждается отъ частаго со вниманіемъ Святыхъ Писаній чтенія и отъ размышленія о своей бъдности и немощи. При семъ же увъдомляю о себъ, что вашими святыми молитвами движусь и плаваю въ молвъ міра сего, съ кораблемъ потопляемъ и душетлънному звърю примътаемъ. Но прошу васъ, угодницъ Господа моего, сотворите хотя маленькую молитву о мнъ окаяннемъ, дабы Господь исправиль путь житія (моего), и привель бы въ тихое и безмолвное состояніе убогую и гръшную душу мою.

О Пресладчайшемъ Іисусъ Христъ смиреннымъ миръ вамъ!

Соблюдая истинное къ вамъ, невъстамъ Небеснаго и Сладчайшаго, нетлъннаго Жениха ва-



шихъ душъ почтеніе, за непреложный долгъ почель сею убогою хартіею и усерднымъ писаніемъ поздравить васъ, дщерей Господа моего, съ симъ радостнъйшимъ праздникомъ Преображеніемъ Предражайшаго Господа нашего. Да преобразить сердца, мысли и умъ вашъ благодатнымъ осъненіемъ Святаго и Животворящаго Духа, который усугубить радость вашу и надеждою нетлъннаго вънца, имъ же вседътельная рука ув'янчеваетъ мужественныхъ поб'ядителей мысленнаго амалика; и съ чувствительною приверженностію, и съ пожеланіемъ духовнаго торжества преспъятельнаго дня Успенія Божіей Матери, праздника Пречистыя Дъвы Маріи, который да наполнитъ ваши души восхитительными чувствованіями и просвятить въ должайшіе льта умъ и сердца ваши съ утвержденіемъ въ душахъ вашихъ священныя тишины, исполненныя ихъ пріятнъйшимъ веселіемъ. Отъ св. Исаака: «Начало истинныя жизни страхъ Божій, радуется бо сердце отъ сладости Божіей въ служение чувствъ, егда помыслы погрузятся».

Бога ради, больше въ келліи сиди да вездѣ за людьми будь, будто ничего не смыслишь, ско-



ро получишь благодать Божію. Смиренные обрящуть благодать, и слезы скорѣе двинутся. Бога ради, молитесь Богу молитовкою, да смиреніемъ въ молчаніи займитесь; только вы внутрь Царствія Божія ищите, тогда вся вамъ приложатся<sup>1</sup>. Наединѣ поплакивайте и молитовку поговаривайте, всему васъ научить.

¹ Ср.: Притч. 1, 7.

¹ Ср.: Мф. 6, 33.



# О еже внимати себъ и уничижати

Я очень обрадованъ, ежели шедрою будешь, дай слово върное, о чемъ объясню ниже сего, чъмъ много одолжишь себя и меня. Прошу тебя, и молю, и совътую: желай всякой часъ и минуту спасенія — и спасешися.

Внимай себъ всегда, т.е. разсуждай съ собою во умѣ непроизноснымъ словомъ: что я думаю и помышляю въ славу ли Божію, или иду куда, или говорю съ къмъ, будетъ ли душа моя въ сихъ встръчахъ созидаться или нътъ. Ежели правый разумъ или разсуждение благое напоминаетъ, - не иди, тамъ пользы не будетъ, - и послушай совъсти, не иди, и того не говори, что предразсудокъ напоминаетъ, ибо изъ многихъ словесъ не убъжишъ гръха, и о праздномъ словъ отвътъ предъ Богомъ отдашь. Сдълай съ собою переломъ, будь безъ крови мученица, или даждь кровь, т.е. терпвніе, и пріими благодать Св. Духа, правое разусжденіе, а особливо противъ плотскихъ помысловъ крѣпко стани и неослабно борись, бей ратника именемъ Господа Іисуса, молитвою избивай младенцы твоя о ка-

мень. Лишь только сей младенецъ, т.е. прилогъ (потому младенецъ не силенъ, не дали времени возмужаться), только сей злой и хитрой змій главу свою показаль, ту минуту на сей помыслъ гнвваться, опровергать; не разсуждай съ нимъ и не совътуйся, а отражай молитвою Іисусовою и памятью смертною. Той часъ насилуй себя, хотя и сердце не произволяеть; клади себя умомъ во гробъ и помышляй, какъ опустятъ въ могилу и засыпать будутъ землею, и поминай лежащія въ домахъ, какое отъ ихъ твлесъ благовоніе пресладкое выходить. Въ ту минуту кричи сердечнымъ языкомъ къ Могущему избавить сего ада: «Милосердый Господи, не погуби, и не покинь меня бѣдную, и облегчи мою брань, и призывай св. мученицу въ помощь, поднявши руки: «О святая мученица Оомаида, помолись за меня бъдную Господу Богу о чистотъ и цъломудріи», - узришь великое облегченіе. И Спаситель сов'туеть: «Аще кто хощеть по Мнъ идти, да отвержется себе», – и побъдишь врага въ ту минуту. Только одна мечта и тонкой прилогъ плотской, не разглагольствуй съ нимъ, и не совътуйся, чтобъ до сердца не допустить,

<sup>1</sup> Ср.: Мф. 16, 24.



во мгновеніе ока отвергайся себя и возьми крестъ свой, т.е. терпѣніе, переломъ дѣлай всячески, и умственную стыдливость поставляй въ самой себѣ, проливай кровь, будь мучениница безъ крови. Напримѣръ, загорѣлась келлія, будешь ли тогда спросонья умываться, или одѣваться, или другія брать мѣры, какъ ее тушить, или сказать кому, чтобъ помогли, я думаю, что всякой человѣкъ всѣ оныя медленности опровергнетъ отъ себя, а съ такимъ восторгомъ съ постели тронется; аки въ пять бичей кто пужнулъ, и закричитъ полубѣшеннымъ крикомъ: «Пожаръ, пожаръ! Батюшки, не покиньте, и помогите».

Смотри, о почтенная, и замъчай – се крестъ примърной: когда мы такъ о временной и частной потери сколько себъ насилуемъ и стараемся не потерять временнаго содержанія; а душа дороже всего свъта, ее нечъмъ купить. Отселъ паки замътимъ и послушаемъ Христа Спасителя совъта: «Ежели кто хощетъ по Мнъ идти, да отвержется себе»¹, т.е. своего неполезнаго пожеланія; отрецыся воли своея, гръховнаго начатка помысла или прилога. Инаго пути удоб-¹ Ср. Мф. 16, 24.



наго отыскать вспомогательства, чемъ соблюсти дъвство, не въмъ, какъ симъ: блюсти умъ и хранить сердце отъ цыгана и крадуна блуднаго бѣса. Противорѣчь съ собою: «Я посвятила себя Богу дъвство хранить свое, чего мнъ не улучать, не для чего о томъ и совътовать, умолкни разбойница, и разсуди, сколько лътъ прожила и сколько ночей совътовалась и обманывалась, аки младенець, мячикомъ». Доколъ во гробъ семъ смрадномъ будешь лежать, клади начало отсюда, бери примъръ сей вспомогательной: лишь только мечта помысла блуднаго, ту минуту дълай переломъ, усиливаніе, говори: «Пожаръ», - кричи паки сердечнымъ языкомъ: «Помилуй, Милосердый Господи, поднявши руки, - безъ Тебе не могу сію брань побъдить». И сама себя умственно укоряй: убойся суда Божія и устыдись неусыпающаго Ока, всв тайны видящаго. И разсуждай сама съ собою: безумная, можно ли огнь огнемъ угасить, кром'я воды; такъ и блуднаго безсытнаго бъса отогнать и чистоту сердца когда имъть, ежели я буду совътоваться сколько дней и ночей и желательностію плотскаго расположенія, буду совътоваться и услаждаться симъ, примъръ



огнь огнемъ заливаешь, а онъ сколько кратъ умножается. Таковыя сами себъ виновницы несчастія, и ежели не положутъ во умъ своемъ всегда такъ дълать и пугаться начатка помысла, аки пожара блуднаго помысла, не могутъ облегчить брань свою, но еще умножатъ. Таковой дъвственникъ на песку основанъ, а не на камени стоянія; а иначе сіе сбудется: «Много званыхъ, но мало желаютъ симъ путемъ шествовать, и мнози Мя устами чтутъ, а сердце ихъ всегда прелюбодействуетъ»¹; таковымъ будетъ отвътъ: «Не въмъ васъ»².

Вышеписанное примъръ никакой разницы не имъетъ. Чъмъ любовь стяжать чрезъ каковыя опытности или вспомогательство къ (игуменіи) ближнему, во-первыхъ: имъть въру ко игуменіи и ко всъмъ сестрамъ, напримъръ, сказать: не составляются облака безъ дыханія вътра и не рождается никакой гръхъ или безвъріе безъ помысла; а заповъдь велитъ «возлюби ближняго, яко самъ себе» 3. А мы не такъ обучаемся, какъ самъ себя люблю, а больше по внъшнему



человъку, и дълаемъ наружную политику, цълуемъ неправедными устами, и кланяемся непостоянною головою, а не умственно, какъ я самъ себя люблю; я сею любовію недоволенъ, языкомъ привътствуешь и главою кланяешься, а умомъ непроизноснымъ словомъ бранишь: кто тебя принесъ бродягу?

Не выполняешь второй заповъди, и почтенную игуменію увидъвши, также наружно почтеніе д'ялаешь, не выполняешь второй заповъди, еще внъшняя монахиня, а не сердечная, а яко самъ себя ближняго такъ любить: я люблю вотъ въ чемъ себя: чтобъ заочно и въ присутствіи со мною, чтобъ любили меня не одними наружными разговорами, но умственно, и всъмъ сердцемъ, и заочно. Какъ же можемъ таковой высокотворной добродьтели безъ науки и нудничества обучиться. Также треба кровь проливать должно, напримъръ: я подолгу желаю выполнить вторую заповъдь и увъровать Богомъ званной игуменіи, противъ моего желанія духъ хульной, смотря на игуменію, показываетъ ее, что она совсъмъ простая и не стоющая уваженія, вотъ и есть противная сто-

¹ Ср.: Мф. 15, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мф. 25, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср.: Мф. 22, 39.

¹ Ср.: Мф. 22, 39.



рона. Гдѣ Богу угодно – врагу противно. Чѣмъ оныя противности отогнать и заповъдь вторую выполнить, какъ не противоръчіемъ, и правымъ разсужденіемъ, и Христовымъ житіемъ, который совътуетъ: желаешь побъдить хульнаго бъса, научись отъ Мене, безъ въсти отъ себя отгонишь, будь смиренная сердцемъ, поставляй противъ хульнаго духа правое разсужденіе. Онъ шепчетъ: она такая-сякая, неправедная, а намъ должно во умъ спорить и смиряться: воистину по всъмъ частямъ Матушка праведная и святая, и во всемъ лучше меня. Умолкни, безстрашная и безстудная, устыдись Ангела Божія, присутствующаго со мною; паршивая мошка, или ты забыла, весь въкъ свой вторично Христа своими пороками распинала, землю опоганила и воздухъ осквернила, ты ли, разбойница, смъешь трактовать, - безгръшнаго дъло есть инаго гръхомъ судить. И смотря не на одну игуменію, но на всякую сестру, хотя бы она тебъ посморкала, и поплевала, и досадила напрасно, и спорь съ собою отъ всего сердца, и дълай переломъ, всъ силы употребляй, во умъ собери всв отъ юности пороки на умъ, и убивай сердце отъ всея внутренности, и цълуй ея



и руцъ и нозъ: «О любезнейшая, премилая, о роде Божій, освяти меня, угодница Божія, скверную, смрадную». И лишь только увидишь издали самую враждебницу на тебя, ту минуту отсекай главу злопомнънія - бъса, предваряй въ помыслъ лучшую тебя и ближайшую къ Богу. Безъ сего примъра и опытности и нудничества стяжать сей даръ - Христово житіе, смиренною сердцемъ быть, хотя сто лътъ будешь жить, сего дара не можеть обучиться. Безсловесное обхожденіе для успѣшности спасенія бываетъ. Аще не обучаемся первой заповъди любить Господа всъмъ сердцемъ, т.е. недовольно отстать отъ пороковъ дебелыхъ, но и умственно стыдиться, но не можно отъ дебелыхъ пороковъ отстать, аще не будемъ блюсти ума и хранить сердце отъ прилоговъ. Такъ и вторую заповъдь не можно безъ сихъ правилъ, аще не стяжимъ опытомъ быть смиренной сердцемъ: въчно никому обиды не уступить не языкомъ, то злопомнъніемъ, будетъ сердцемъ отмщать, будетъ мыслію проклинать: такая-сякая, чтобъ ей добра не было.

Разбирай, о почтеннъйшая мнъ о Христъ! вышеписанная, хотя невъжествомъ объясне-



но, но по твоей просьбь; я върую, ежели ты будешь по силъ и возможности сей азбуки научаться при руководствъ Божіемъ, не въмъ, какая благодать тебя освятить, которая никогда не угаснеть отъ тебя, будешь богата у Бога, тогда скупа будешь, не отдълишь ни малъйшей частички на напутствованіе будущія жизни. Послушай, о почтенная, моего худаго совъта, ибо ты меня виновникомъ учиняешь, что-де ты мнъ совътъ подалъ сію жизнь избрать; но ежели такъ я и виноватъ, но вы обязаны долгомъ сколько можно благой совътъ принимать, что я отъ добродътельныхъ людей услышу на пользу, при семъ и сообщаю. Да дастъ тебъ благость Божія, сколько можно на сіе нудиться, и самымъ дѣломъ проходить. Я непомалу удивляюсь, какъ вы по сіе время во успѣшности вашего спасенія не замъчательны. Хотя я и отъ людей наслышанъ, это вамъ трактую и совътую; но отъ опытныхъ дълателей. Кажется, можно бы и простому позамътить и внимать, что неоднократно разсуждаю. Первое, съ къмъ пользы нътъ о успъхъ спасенія, вельно его любить, и не гнать, и не бранить, а должно бъгать, ибо тлятъ нравы благія бъседы злыя. Ни одни сло-



ва, но и взоръ безстудный погибель юному человъку.

А по другому, какія у тебя спасительныя книжки, всегда должна хотя листикъ или два, помолясь Господу Богу: «Благослови, Милостивый Господи, и вразуми», - и сама себъ читай. Ежели непонятно, два раза и три, а ежели какое слово, т.е. стишокъ поразителенъ, можно записать и вытвердить наизусть, и съ нимъ ходить. Напримъръ, сей стихъ: «Начало развращенія души монаховой - смѣхъ и дерзость», - безъ въсти слезы прогонитъ, и говорить громко вредно, вниманіе заглушивается; и должно лѣниво и тихо говорить. Бога ради, предъ сестрою никогда повелительно или грубо не говори, а всегда ее, глазами издали цълуй, и говори умомъ: «Ты моя любезная, милая, всъмъ лучше меня». А то ежели только предъ людьми да и еще умнъе тебя и первая въ монастыръ; предъ таковыми только наружное, а не внутреннее смиреніе имъешь, - таковое смиреніе паршивое и мерзкое. Попробуй, почтеннъйшая о Христъ, цълуй всегда маленькихъ, и безгласныхъ, и безпомощныхъ, узришь въ маломъ времени, въ чемъ состо-



итъ и въ какой цънъ дорогое Христово житіе. Думаю, замкнула бы уста своя и молчала, принуждала бы всякого человъка плевать на себя и сморкать, а то вотъ почему, не хотимъ, что мы безбожники, не нудимся умственно на любовь. А пребываяй въ такой любви, въ Бозъ пребываетъ и Богъ въ немъ; тогда Господь Богъ и сообщаль бы таковыя чувства; кричать сердечнымъ языкомъ: «Что насъ разлучитъ отъ любви Божіей, ни огнь, ни мечь ни проч.» А безъ сего - криво сестра, не такъ взглянула, ту минуту и взыскивать; а сего разсудка въ умъ не держимъ: я ли бъдная гръшница, распинательница Христа стою отъ кого почтенія. Тогда бы Господь далъ Свою благодать за умное сердечное уничиженіе, за то, что дочка-то моя, которая всъмъ сердцемъ меня любитъ и мое житіе препровождаетъ, смиренная сердцемъ; старайся сколько можно, при Божіей помощи вышеписанную философію выучить, <и> превесьма обогатъешь, и во въки скудна не будешь.

Не взыщи, что я человъкъ-невъжда, а по твоему желанію пишу, вашего спасенія всегдашній желатель I<еромонахъ> B<асилій>.

31 Мая

# О еже оставляти плотскихъ родителей и блюсти умъ и сердце

Ве<ликій> пя<токъ>. Расположеніе ваше высокотворную препровождать святую и дъвственную жизнь похваляю, даруй Богъ, чтобъ оное въ сердцъ вашемъ не оскудъло. Да поспъшитъ благость Божія въ славу имени Его оное совершить самымъ дѣломъ, чего искреннъйше и сердечно вамъ желаю. Усерднъйшая ваша просьба ко мнъ весьма чувствительна, просите, чтобъ я къ вамъ прівхаль, и недоумънности ваши ръшилъ въ пользу вашу; но хотя я, можетъ, изберу время, есть надобность послѣ праздника въ Курскъ ѣхать, но, хотя и завду, по обыкновенію ваши родители по своему боголюбію ко мнв нижайшему, но то причина, что возможности впредь не будетъ подробно обо всемъ потрактовать съ вами. Хотя я самъ чуждъ сей опытности, но это сотворю: боюсь правосудія Божія воспретить вамъ путь спасительной – прославлять Господа; хотя слышанное можно бы напомянуть по въръ вашей.

Извольте объяснить, что родители ваши съ семействомъ, вникнувши въ ваше бла-



гое расположеніе, и объ ономъ часто сътуютъ и скорбять, сіе въ воли состоить, ибо они не по правому разуму слъдуютъ, и сами себъ виновными сътовать, а паче радоваться треба о благомъ и высокотворномъ расположеніи, святая прямо названа и дъвственная добродътель Христова, и нъсть ея изо всей добродътели почтеннъйшей и честнъйшей подъ небесемъ, ибо сердце человъческое чистое маль сосудъ, да въ немъ Христосъ вмѣщается, и вторымъ небомъ и храмомъ Божіимъ именуется. Кто смъетъ сію добродътель своимъ разсудкомъ уменьшить, и отъ пути Христова воспрепятствовать не провождать святое дъвство, жестоко Господь Богъ таковую душу истяжетъ, и Апостолъ увеличиваетъ и похваляетъ сію добродътель: «Аще дъва Христова не посягнетъ, добро творитъ» і, ибо сей ликъ или хоръ первой у престола Божія предстоитъ, ибо никто отъ земнородныхъ, смъсившися съ супружествомъ, можетъ приникнуть плотскимъ своимъ умомъ слышать поющихъ пъснь устами чистыми и сердцемъ непорочнымъ у престола Божія,



гдѣ едино почуванія ощутить нѣкоторую частичку малѣйшую звука могутъ, на землю падать и кричать сердечнымъ языкомъ за неумѣніе и блистанія отъ вѣнцевъ славы: «Не намъ, не намъ Господи, худѣйшимъ, дай славу, но имени Твоему святому».

Вотъ какъ небо отъ земли далеко, такъ и супружество добротою отъ дъвства. Да убоятся суда Божія велервчущіе блажить тьму паче світа, и Спаситель поносить укоризною: «Аще кто любитъ отца и мать паче Мене, нъсть Мене достоинъ»2. Напримъръ, отецъ и мать наши будутъ иновърные, а вы христіанка, и начнутъ въ свою погибель принуждать или, хотя бы вы себя предвидъли, приступить и улучить супружество, нашли себъ разныя благословныя по своему характеру препятствія, чрезъ что совсѣмъ потеряемъ тѣлесное здоровье и спасительную пользу. А отецъ и мать, пришедше во глубину неправаго разсудка и не увеличивши цъны свободностію пребывать въ д'явств'я, станутъ насиловать и принуждать насъ желательно, не живи, но обложи себъ руки ихъ оковами, будетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp.: 1 Kop. 7, 34.

<sup>1</sup> Почувание – пребывание, бодрствование, ощущение.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Мф. 10, 37.



намъ пріятно. Такъ вельно таковаго отца и мать возненавидъть; а мы, почитая, яко любимыя и насъ воспитавшія, отъ сего удержимся, чтобъ возненавидъть, а изъ милости и по надеждъ къ намъ, яко Онъ насъ проститъ, глаголетъ Писаніе и полезная сотворить, и таковыхъто отца и мать, отводящіи и препятствующіе святую и дъвственную жизнь, отцы Святые опредълили дать канонъ, т.е. эпитимію и отлучить отъ Св. Таинъ на время, ибо противники сдълались званія Божія. И преподобный Іоаннъ Лъствичникъ говоритъ: «Аще обыдутъ тебъ сродники, аки пчелы или осы, плачь творяще о твоемъ отреченіи, отнюдь не внимай о льстивой просьбь», объщають наши и не наши льстиво все любимое намъ сотворить, ради же сихъ доброму нашему теченію препятствовать и къ своей погибели привлачить, ибо сія добродътель дъвственная врагу противна; для того-то всъмъ нашимъ и не нашимъ жалость задаетъ, чтобъ препятствіе учинить. Не сомнъвайся о семъ, что вы истязаны будете за это, но еще похвалу и вънецъ за это терпъніе получите, ибо родители ваши сущіе христіане, они понимають, что это званіе Божіе вамъ



есть; но, яко человъцы и сердобольны, воображають, да егда сіе ей не Божіе званіе есть, а отъ простоты и юности сіе приняла; и обливаютъ иногда ланиты свои каплями слезъ, молятъ, просять благость Божію, правосудіе Божіе ръши недоумънность дщери нашей, ежели твое званіе, усугуби ее желаніе, одно намъреніе; а ежели по младости лътъ, не по разуму ей сіе мудрованіе, дай ей даръ благодати своея правое разсужденіе: увид'ять въ чувствахъ своихъ, что она обманывается лестно симъ желаніемъ. Такъ оно и есть, и справедливость, ежели не Божіе діло, то изъ памяти изгладишь желаніе свое. Вотъ они смотрятъ, и замъчаютъ, и васъ искушаютъ, пока обнаружится ваше желаніе на семъ пунктъ. Не токмо угаснетъ, но еще огнь къ огню ежели усугубится, тогда они урезонются и сочтутъ званіе Божіе, и скажутъ, не можно противъ воли Божіей нудить ее и опровергнуть желанія ея, да не оскорбить благодать Божію; оставимъ по воли ея до время.

Итакъ, съ моей стороны предвидится, не для чего укосневать: доброе намъреніе со отлагательствомъ не исполнено бываетъ, не есть тайно неявно, ибо сіе ваше мудрованіе не против-



но Господу Богу, ибо заповъдь Его выполняете, начните, во-первыхъ, припадать къ Матери Божіей и руководительницъ Царицъ Небесной и пролей моленія своя къ Ея правосудію, проговоря сердечнымъ языкомъ: «Со слезами Тебъ Мати, Царица Небесная, вручаю, не покинь меня одну въ юности моей, будь по всъмъ частямъ моимъ въ недоумъніи Наставница и Руководительница. Аще волъ Твоей святъйшей угодно, урани сердце родителей моихъ и порази, чтобъ они мнъ подали свое родительское благословеніе мирное».

И потомъ прійди съ вѣрою къ родителямъ и съ великимъ сердечнымъ смиреніемъ пади въ ноги, стань на колѣни, проливай отъ очей капли слезъ и цѣлуй, и лобызай не однѣ руцѣ, но тако и нози, и моли, и проси, не однимъ языкомъ, но и сердцемъ всѣмъ: «Прелюбезнѣйшіе мои родители, пожалѣйте моей юности и согрѣйте свое милостивое сердце: благословите меня бѣдную, увольте въ монастырь къ сестрамъ. Да егда отпустятъ, и на самомъ дѣлѣ искусомъ рѣшу мое недоумѣніе, и вашу душу рѣшительностію примирю, и сама упокою духъ мой, ибо я отъ многихъ слышала, что въ московскихъ мона-



стыряхъ, въ Кіевъ во Фроловскомъ знатнаго рода генеральскія дочери по году у родственникахъ своихъ гостятъ, и паки въ дома свои возвращаются, и никакого подозрвнія не бываетъ; ибо я должна въ своемъ плать в мірскомъ гостить, а не въ черной одеждъ ходить. А иначе я себя не могу успокоить и внутренней моей желательности не могу унять». И такъ несколько разъ убъждайте, тогда они, яко благоразумные, урезонются, сочтутъ, иначе не можно ее уговорить. Какъ отпустять на время, и старайтесь какъ можно, чтобы это было на смиренномъ духв основано. Я вамъ совътую имъть «Духовный алфавить» сочиненіе Димитрія Чудотворца Ростовскаго, вамъ оно послужитъ вмъсто наставника, почаще въ нее внимайте.

<sup>«</sup>Алфавит духовный» – произведение митр. Исаии (Копинского), до недавнего времени приписываемое известному духовному писателю и проповеднику святителю Димитрию Ростовскому.

<sup>«</sup>Алфавит духовный» автор посвящает юному поколению и всем православным христианам, начинающим и совершающим благодатное дело своего спасения. Книга построена в алфавитном порядке. Первая часть книги направлена против похоти плоти, вторая — против гордости житейской, третья — против похоти очей. В первой части 12 глав, во второй — 10; в третьей — 11. Всех глав 33 — по числу лет земной жизни Иисуса Христа.



Глаголетъ: «Испытайте Писаніе, въ Немъ же животъ обрящете»<sup>1</sup>, т.е. Царствіе наслѣдуемъ отъ прочитанія книгъ, всѣ страсти въ насъ умираютъ, а духовный разумъ возрастаетъ. Ежели не имѣете, я вамъ сообщу чрезъ оказію, также и Макарія «Семь словъ»<sup>2</sup>, помнится мнѣ, что подарилъ сестрицѣ, попросите у нея.

И притомъ старайтесь всѣми силами блюсти умъ и хранить сердце отъ приходящихъ къ вамъ помысловъ; иногда во обращеніи въ собраніяхъ или во время моленія вашего; а особливо ложась на постелю, иначе ихъ не можно отогнать, какъ симъ отраженіемъ непобѣдимымъ — молитвою Іисусовою и памятію смертною. Угодники Божіи насъ увѣряютъ, когда помыслъ намъ явится на умъ и принуждаетъ насъ съ нимъ умнымъ безгласнымъ разговоромъ совѣтоваться о дурнотѣ, какой противной Богу и человѣковъ; ибо бѣ сіе прихожденіе къ намъ, начало помысла; нѣтъ ему похвалы ни укоризны, пото-



му что мы сего гостя не звали, гнуснаго, а вселился самъ безстудно; а въ ту минуту мы малосильны, чтобъ его выгнать и возненавидъть, не по нашей вол'в пришель къ намъ смущать наше малодушіе. А въ нашей сил'в есть при Божіей помощи во ум'в нашемъ оружіе правое разсужденіе имъть. Говори себъ во умъ: «Смотри, бъдная, понимай, кто къ тебъ пришелъ, цыганъ, крадунъ и ненавистникъ нашего спасенія, мечтатель, отвращайся отъ него, опровергай совътъ его, и шептанія зміина не принимай; аки кровь проливай терпфніемъ, не слагайся съ нимъ совътоваться. Говори въ себъ, безумная дурочка, помни, помни, сколько онъ меня неразумную обольщаль, и обманываль, и говоритъ, яко младенцу неразумному: семъ еще потрактуемъ поближе къ сердцу, ближе, ближе, и отъ долгаго совъта станемъ <въ> забвеніе, и отъ долгаго совъта узнаетъ сердце гнусность порока и поневолъ заразится моровою язвою. Тъмъ-то сказано: «Горе погубльшимъ сердце», т.е. разлънилась, перелому не дълала, стыдливости во умъ своемъ не поставляла, учинилась за л'вность свою, не храмъ Божій, но простая хлъвина содълалась».

¹ Ср.: Ин. 5, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сборник «Семь слов», ошибочно приписываемый прп. Макарию Великому (ок. 300–391), включает главы: «О хранении сердца», «О совершенстве духовном», «О молитве», «О терпении и рассудительности», «О возвышении ума», «О любви», «О свободе ума».



Но ежели при помощи обучаться блюсти умъ и хранить сердце, поставить въ душт своей истинную стыдливость предъ Богомъ, тогда лишь только тотъ цыганъ и крадунъ сердечной чистот в покажет в свою главу, на первомъ помыслъ станетъ вселять, отвъчай: «Будь ты проклять, не послушаю твоего совъта, когда мив не улучать не для чего и совътовать. Безъ въсти отъ насъ бъжитъ, и наша душа въ свътъ благодати тогда бываетъ за чистоту сердца; а симъ бъднымъ, не знающимъ чистоты, какая добродътель бываетъ не знающимъ ума чистоты, отъ блюденія ума и хранящимъ чистоту сердца, трудна монастырская жизнь и горька дъвственная показывается, ибо она за уронъ чистоты, что всегда въ сердив своемъ прелюбодъйствуетъ; а невъсты Христовы торжествуютъ, кричатъ всегда сердечнымъ языкомъ: «Что воздадимъ о семъ, еже воздаде намъ туне».

### О еже не ослабъвати въ скорбяхъ, но притекати къ Спасителю

Ежели случатся разныя встръчи и искушенія, сего миновать не возможно. Христосъ Спаситель жаждущимъ спасенія обнародоваль: «Многими скорбми подобаеть внити въ Царствіе Божіе, и нужницы Царствіе Божіе восхищаютъ» і, всего подробно не объяснивъ, какія скорби и нужды. И Апостоль поддерживаетъ, не велитъ унывать - въренъ Господь Богъ, что выше силъ нашихъ не пошлетъ искушеніе, а по силь. Ни единъ святый безъ встръчь и искушеній не пробыль, а мы хотимъ такъ Царствіе получить. Спаситель объявляетъ Своею запов'ядію: «Аще кто хощеть по Мн'я идти, да отвержется себя, и возметъ крестъ свой послъдуетъ стопамъ Моимъ»2. Вотъ въ чемъ отвержение себъ, – пришла какая досада или укоризны, въ глаза выговоръ, страшная и тяжелая чаша по человъчеству и по нашему малодушію и по не наученію монашескому, и никто сей умной азбуки не показываль намъ,

¹ Ср.: Деян. 14, 22; Мф. 11,12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp.: Mr. 8, 34.



смутится вся внутренность и духъ ослабъетъ въ такой встръчъ. Св. Отцы совътуютъ вниманіе имъть, т.е. правое разсужденіе во умъ своемъ, кровь переломи духъ, т.е. взять сильное терпъніе и дълать переломъ, - сіе называется безъ крови мученикъ. Какъ можно, хотя тяжела чаша и горька, а какъ можно хотя духомъ смутилась, но не говори ничего и не правься, въ ту минуту въ разсуждение и во внимание бросайся Христову житію: «Научитесь отъ Мене: Я смиренъ сердцемъ» , и разсуждай, и внимай себъ: «О бъдная, возвратись, и по сей день и часъ любила ли Господа всъмъ сердцемъ, и заповъди Его всѣ ли хранила?» Найдешь въ сердечныхъ палатахъ внутреннія записки, сама, залившись слезами, внутренность закричитъ и обличитъ: «Разбойница, воистину ты весь въкъ свой землю опоганила и воздухъ осквернила», – и желай отъ Его благости все сіе загладить и не оставить меня бѣдную: «О Милосердый Господи, Самъ терпълъ, поношенъ и заплеванъ кого ради?» - Насъ ради, вотъ и мъсто чувственнаго креста, за немощь нашу позволилъ Свой крестъ несть, такъ вѣлено намъ, лишь услы-¹ Ср.: Мф. 11, 29.

шимъ отъ кого что худо говорятъ, и понесть, въ ту минуту разсуждение полагай, не отыскивай, кто говорить, но говори, радуйся духомъ, и переломъ дълай, и говори: «Любитъ меня Господь Богъ, только Отецъ Небесный не покинь меня одну, а будь со мною», - и всячески во ум'в своемъ дълай самоукореніе: «Безумная, чъмъ ты хочешь спастись: ни поста, ни молитв, ни поклоновъ, ни чистаго сердца и никакихъ дълъ не имъешь», – помяни Христа Спасителя: смиренъ сердцемъ, али ты больше Христа обижена, еще на тебъ не плевали, безумная, и по ланитамъ не ударяли; во всемъ я виновата, дълай переломъ и говори: «Молись всъмъ сердцемъ», - и говори, что она во сто кратъ святье меня; а ежели въ церкви или въ келлію къ тебъ придетъ или къ ней пойдешь, во умъ своемъ помышляй: родъ Божій, созданіе Божіе! Помолившись умомъ, и говори: «Помолись, угодница Божія, за меня и освяти меня своею встръчею, яко землю опоганила, какъ небо меня терпитъ, а Спаситель велитъ другъ друга тяготы носить1; вы сильные, немощныхъ немощи носите; и тако прямо въ Царствіе Божіе,

<sup>·&</sup>lt;del>>>></del>

¹ Ср.: Гал. 6, 2.



т.е. она за необученіе монашеской азбуки не знаеть, и ругаеть, и плюеть, а вы на нее смотрите и разсуждайте, что не обучена вниманію и говори ей: «А ты моя всегда сестрица».

Вотъ тяготу понесла и немощь сестры, законъ исполнила, обрящете покой душамъ вашимъ1. Спаситель не велитъ отмщать досадителямъ, а совътуетъ: «Любите враги ваши, и добро творите ненавидящимъ васъ, и молитесь за творящим пакости вамъ»<sup>2</sup>. Чуть ли услышала, что сестра гиввается, хотя и неповинно, тотъ часъ молись за нее отъ всего сердца: «Я вину подала, знаешь, разбойница, какъ ты встрътила и ее осквернила». Вотъ угодники Божіи всв симъ путемъ спаслись, и объясняютъ: «Аще и всъ добродътели сотворимъ, а досадъ и укоризнъ не терпимъ, нътъ намъ спасенія», – и Димитрій Чудотворецъ совътуетъ: «Кто хочетъ быть новымъ чудотворцемъ; возлюби враги твоя, новой будешь чудотворецъ». Аще кому Господь дастъ сей даръ стяжать или хотя по наслышкъ будетъ обучаться, тогда повъримъ Христу Спасителю:



«Иго бо мое благо и бремя мое легко есть» 1.

А особливо любить игуменію и прочихь должно умственно любить: «Нѣсть власть, аще не отъ Бога»²; а ваша игуменія пречистая и добродѣтельная, и не одну игуменію любить, но и всѣхъ сестеръ, какъ заповѣдь первая велитъ: «Возлюби ближняго, яко самъ себѣ»³. Не довольно о жизни ея говорить съ людьми, но и умомъ насиловать себѣ, и двери цѣловать, говорить: «Это угодница Божія живетъ, попечительница наша, а мы покойны за ея хлопотами».

¹ Ср.: Мф. 11, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp.: Mф. 5, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мф. 11, 30.

<sup>2</sup> Ср.: Рим. 13, 1.

³ Ср.: Мф. 22, 39.



### О постригъ, о снъ и лъности

Радуйся, о Господъ чадо! Ежели будетъ воля игуменіи безъ вашей просьбы постригать въ малой образъ, нътъ вины благословной отказываться, когда Богъ ей возвъщаетъ дъло Божіе. Со страхомъ Божіимъ и съ върою къматушкъ игуменіи повинись, хотя и проговорить: «Хотя я и не стою сего сана; но за вашими молитвами не отрекусь ваше повельніе выполнить, но только прошу и молю, не покиньте меня, малодушную, материнскимъ своимъ руководствомъ».

А получа аки обрученіе, помнить слово Божіе: «Вы есте свътъ міру»: Нравъ мірской должно весь перемънить, потому и называется инокъ, — иныя дъла, кроткое съданіе, кроткое ступаніе, взоръ стыдливой, разговоры тихіе, громко отнюдь не говорить, ибо вредъ большой — дерзость приходитъ. А дерзость — родительница всъмъ страстямъ, въ конецъ вниманіе потеряемъ и изступитъ изъ праваго разсужденія, стыдливость дъвическаго нрава спрячется,

безстудная наглость возьметь верхъ свой, и откроется бъсовской смъхъ. Для тъхъ-то причинъ и побужденій и совътуютъ угодники Божіи лъниво говорить и сухо, чтобъ не выскакивать и разговоръ другаго не пересъкать, а молчай вся исправитъ, а изъ многихъ словесъ не убъжишь гръха; а больше себъ смотръть, себъ внимать, себя больше видимъ, какой у насъ недостатокъ. Ежели безгодно не говоримъ, а молчимъ больше и внимаемъ по внутреннему человъку, сей въ тонкость видитъ умными очами, какой душевной ущербъ бываетъ отъ разговоровъ.

Жалуешься, что васъ сонъ отягощаетъ. — Сіе не дивно, ибо новоначальному всякому оное встръчается. Пусть въ келліи, сіе не дивно, больше потому время сидъть, или рукодълье дълаемъ, или книгу читаемъ, тогда уже движенія тълу нътъ, а соки пишные смъшиваются съ кровію, и жилы нальются сею густотою, да еще теплая келлія, и думаетъ, что онъ боленъ, а сущій обманъ. Выступи въ холодное мъсто, вся эта бользнь сховается безъ въсти, и мужество, и бодрость откроется. Ибо по твоему разговору переломъ сдълать, а по другой части навычка мірская долгимъ временемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мф. 5, 14.



отходить, доколь все естество пріобучимь, тогда нималаго затрудненія не будемь ощущать. Я много сего видаль. Ежели стоишь въ церкви, и сей науки или опытности отъ върнаго дълателя не почерпнула и не искала, отчего приходить сонъ сильной, то, что дълаеть, головою зыбаеть і, сколько разовъ, а иногда въ поясъ кланяется и, разлънясь, такъ побъгить шаговъ пять, что всю братію на смъхъ подвигнеть. Сами себъ сей слабости виновницы, не хотимъ ни съ къмъ совътоваться и отобрать, какъ и почему такъ силенъ сонъ.

Св. Ефремъ объясняетъ: три дреманія бываетъ, а особливо первоначальнымъ, и совѣтуетъ первому дреманію не давать воли, дѣлать переломъ, кровь проливать, т.е. терпѣть сильно, и второму, и третьему также равно. Такой же подвигъ, напримѣръ, прилогъ пришелъ, т.е. помыслъ безстудной плотской, а я и разину ротъ, пріятно симъ посовѣтую, такъ какъ лисица, дай лапочку положить, увидѣла, что одурѣла, и совсѣмъ вскочила. Отъ чего сіе дѣлается? — Нѣтъ сей школы и показыванія, а мы не хотимъ нудиться, и кровь проливать, и переломъ



дълать. Думала, чтобы только однъ губы симъ мъдкомъ помазать, а сей мъдъ свойство такое имъетъ, присмаливаетъ и радъ бы отказаться, да узда надъта. Кто виноватъ? – Сама себя въ погибель вринула, думала, какъ посовътую, облегченіе будетъ. Анъ нътъ, навлекла чувство сильное, присовокупила, омрачила умныя очи малымъ лакомствомъ: то дълаю, что сама себя ненавижу, знаю, что вся публика узнаетъ, все открыто сдълается.

Такъ и сонъ придетъ, первое дреманіе, думаемъ, что это слабость сущая и совътуетъ съ собою: маленько подремлю, и такъ день за день, не споримъ и перелому не дълаемъ, въ навыкъ и въ естество приходитъ. Ежели не подремлемъ, думаю, въ конецъ боленъ будетъ, и такъ навыкъ возьметъ и десять лътъ и двадцать будемъ жить, всегда первое его утъшеніе во время службы дремать. А будетъ иногда старый человъкъ и борода съдая, всякой стыдится ему показать; да и ему уже тяжело переработывать, въ навыкъ пришелъ. Ежели кто знаетъ сей уронъ, и будетъ нудиться, со временемъ все пройдетъ, а теперь не можно, чтобъ не борола, ибо плоть еще самая юная и склонная къ покою, ибо потому силу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Т.е. качать, покачивать.



сонъ имъетъ, что еще не въ разумъ и силы внимательной въ молитвъ не имъетъ, а только слова одни говоришь, еще не созрълъ правый разумъ.

Ежели бы такія чувства стяжать и въру, что я говорю, на всякомъ стихъ: «Господи, Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя гръшную», — напримъръ, аки къ человъку изъ какой бъды: «Сжалься, Милосердый Господи, не погуби меня», и съ върою бы и всъмъ сердцемъ къ ногамъ бросалась, върно бы, самый грубый человъкъ умилился бы. А то, чтобы тъло мужество имъло и прозрачіе разсудка, такъ проси, аки нищая, съ усердіемъ: «Дай, пожалуй, сдълай милость», — и уранится человъкъ на милость. Такъ и ты кричи сердцемъ: «Помилуй, Господи, не могу безъ Тебя дыхать, Ты мой Отецъ и Мать».

19 Декабря

Отъ святаю Исаака: «Начало истинныя жизни человъку: страхъ Божій, радуется бо сердце отъ сладости Божіей въ служеніе чувствъ; егда помыслы погрузятся сладостію писаній,



оставляетъ человъкъ міръ и вся, яже въ немъ. И паки, аще умъ плаваетъ на моръ Божественныхъ писаній, и не возможеть еже смотръти вся сокровища, иже во глубинъ того, довольно ему се поученіе въ любви его, еже привязати помыслы своя кръпцъ къ Богу. Утверди себя въ молитвахъ присно предъ Господемъ, и Богъ сохранитъ мысль твою отъ нечистыхъ и скверныхъ помыслъ. Упраздни себя всегда въ поученіи чтенія Божественныхъ писаній, да не виною праздности ума, осквернится зрѣніе сердца твоего. Коль сладки Божественныя словеса разумнъйшей души, яко же пища гръющи и укрѣпляющи тѣло. Имѣй убо, возлюбленне, на ум'в Промыслъ Божій, яже из начала, даже и донынъ промышляетъ, яко же нъкій добрый пастырь недужнымъ овцамъ врачбу прилагая, и содержи въ себъ сего память во всякъ часъ, душа любящая Господа, о Боз'в Единомъ покой имать.

Почти дъланіе бдънія, да обрящещи утъшеніе, приближающееся въ душъ твоей, прилъжи, прочитая въ безмолвіи, да наставится умъ твой къ чудесемъ Божіимъ выну. Да будетъ же тебъ оружіе слезы и частое пощеніе. Про-



читай часто и ненасытнъ въ книгахъ учителей о Промыслъ Божіемъ, зане тыя наставляютъ умъ, во еже въдъти чинъ тварей Божіихъ и дълъ Его, и укрѣпляютъ его отъ нихъ, и устрояютъ стяжати разумънія Богосіянна. Сего ради Господь нашъ въ молитвъ немощь нашу утверди, глаголя: «Возстаните, – рече, – бдите и молится, да не внидете во искушеніе» 1, - и молитеся и не облънитеся, и будите бдяще на всякое время, и молящеся, и «просите, - рече, - и примете, ищите – и обрящете, толцыте – и отверзется вамъ»<sup>2</sup>.

Паче же слово свое утверди въ притчѣ друга, шедшаго къ своему другу въ полунощи и просившу ему хлѣбы, глаголя: «Аминь, глаголю вамъ, яко аще не за дружбу его дастъ ему, но убо за безстудіе его воставъ, дастъ ему вся, елика аще вопросить у него». И вы молитеся и не небрезите. Сего ради да не станетъ кій человъкъ въ отчаяніи, точію въ молитву, да не нерадимъ; и просите отъ Господа заступленія, да не облънимся. Внегда бо человъкъ отвергнетъ отъ себе самаго всяко заступленіе видимое



и человъческую надежду, и Богови послъдуетъ въ въръ и чисте сердце, абіе послъдуетъ ему радость, и открываетъ ему свою силу, и полагаетъ въ немъ разумъ разумъти будущая. Аще хощеши дати душу твою въ дѣло молитвы, ощущающую умъ, и пребыванію въ бодрость ноши, яко да стяжеши смыслъ свътель, удали себе отъ видънія міра, отсъцы бъседы и упразднися чтенію писаній, и тако приходитъ умъ въ чистоту. И се есть писанное: «яко душа, помогаема есть отъ прочитанія, егда станетъ на молитвъ, и паки отъ молитвы просвъщается въ прочитаніе».

¹ Ср.: Мф. 26, 41. ² Ср.: Мф. 7, 7.



#### О еже внимати себъ, а не искреннему

Ежели вы будете на послушаніи общемъ и съ вами прочіе рабы Божіи, невъсты Христовы, отъ которыхъ вы должны освящаться и благодарить Бога, тутъ-то вы свою немощь и познаете, что ты еще и сама непостоянная и неустройная ко вниманію, кто тебъ повъритъ, что ты расположена внимать своему спасенію. Помнишь, угодники Божіи таковыхъ, что тебъ зазираютъ: какъ-де можно такому повърить, что онъ желаетъ безмолвія и тишины, когда еще съ людьми не боролся, т.е. между людьми обороны не дълавши, и обучаться добронравію. Напримъръ, кто празднословитъ, кощунствуетъ, по своему ротъ разинувши, хохочетъ, а ты замъчай, говори во умъ: «Она того стоитъ, можетъ, свою добродътель закрываетъ. Я гръшная, такая-сякая, не смъю себя такъ вести».

Вотъ и говорятъ св. Отцы: съ людьми брались, искушенія замѣчали, внимали опытностію и установили себя въ такомъ разсудкѣ ко успѣшности. Законъ въ своемъ умѣ положи: смотри, разбойница, говори всегда съ

людьми лѣниво, не громко, и то помни – безъ нужды ничего не говори языкомъ, а умомъ глаголи: «Господи», - т.е. твори молитву какуюнибудь, и разсуждай, смотри, смотри опасно всякую минуту, недовольно празднословить и кощунствовать, умъ блюди, чтобъ не погубить сердце по разнымъ помысламъ, чтобы не сдълать сердце свое изъ втораго неба мерзскою хлъвиною. Знаешь, что сказано: «Горе погубльшимъ сердце; егда Господь восхощетъ посѣтить ту душу, мѣста нѣтъ». Тогда вмѣсто хохотанія, горько восплачемъ и возрыдаемъ. Апостолъ совътуетъ: «Все во славу Божію творите»<sup>1</sup>, говори < ть > о пользѣ души, а не кощунствовать. Засудить Господь Богъ насъ, ибо мы свободные люди наречемся отъ мірскихъ; но лѣнимся внимать. Горе намъ будетъ, какъ мірскіе прежде насъ въ Царствіе Небесное внидутъ. Я удивляюсь, что ты о сю пору себъ спасенія не обрѣла узды удерживать – дерзость и смъхъ. Наложи-ка на себя эпитимію – ежели безъ нужды загрохочешь, по пятьдесять поклоновъ земныхъ. Я думаю, не очень будешь навыкать. Разсудишь, лучше кровь пролью, на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp.: 1 Kop. 10, 31.



выкомъ, чтобъ установить себя долгимъ временемъ, отнюдь ничему не удивляться, не грохотать. Воть опыть нужной: ежели зам'ятишь въ собраніи кто хохочетъ или смъется, отнюдь не гляди ему на лице, и цъла будешь, и кръпись, не дълай навыку, скоро изцълъешь. Вотъ опытъ св. Отцы полагають: ежели ты установишь себя между людьми не смѣяться, тогда ты сильна будешь, и въ безмолвіи жить и бъсовъ побъждать. Тогда, любезная о Христъ чадо, подражай своему Ангелу св. Аннъ, добронравію. Она по твоему не грохотала, а всегда въ темномъ углу стояла, изливала свою душу. А то кто тебя изъ сестеръ на твой поступокъ ублажитъ и повъритъ, что ты внимаешь, всякъ по справедливости тебя зазритъ, скажутъ: «Она ангелка имя заняла, одну молву про себя пропустила, что она внимаетъ своему спасенію, а то въ ней ротъ всегда у первой открытъ на кощунства и празднословія».

О семъ тебя прошу, любезная мнѣ о Христѣ, положи во всемъ начало къ лучшему, не будь примѣрностію тьмою, но заслуживай Христа Спасителя обѣщаніе, сказано: «Прославляющихъ Мя, прославлю» , – т.е. имѣй у себя вся-

кую кротость, кротко ступай, кроткое съденіе, стыдливой взоръ, Христово смиреніе, - всѣмъ симъ прославишь Господа; таковые именуются свътъ міру, изводитъ недостойныя въ достояніе, яко уста Христова будутъ. Неужели ты не начитала, бъганіемъ единымъ не побъдимъ искушенія, добро, какъ на какой разъ свободны бъгать; а отъ послушанія кто бъгаетъ по своему малодушію, благодати бъгаетъ, т.е. отъ того благодать Божія отходитъ, а должно въ такомъ случав твсномъ обучаться, чрезъ что своимъ добронравіемъ всѣхъ уранишь и просвятишь. Христосъ глаголеть во Евангеліи: «Прославляющихъ Мя, прославлю»<sup>2</sup>. Но въ примъръ при Божіей помощи положишь начало и установишься, что очень не тяжело будетъ не смѣяться, а навыку не можно повѣрить тебъ, ежели будешь внимать себъ, какъ можно смъяться, и всъ сестры замътятъ тебя, что ты какое кошунство видъла, не тронуло тебя. Тогдато всъ устыдятся тебя и не посмъють во одной келліи съ тобою кошунствовать, а то знають, что ты на сіе согласна, и не опасаются. Нътъ,

<sup>1</sup> 1 Цар. 2, 30.

¹ См.: Мф. 5, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1 Hap. 2, 30.



братъ, мы тебя къ себѣ въ монастырь не возьмемъ; а то мнѣ будутъ укоризны, скажутъ, вотъ дочку свою научилъ, — первая смѣхотворка; а любезную о Христѣ переселимъ, такая у насъ будетъ игуменія примѣрная всѣмъ, подвижница, теперь лишь только услышали, что будетъ монастырь, такія многія дѣвицы благородныя жаждутъ. Старайся, пожалуй, ежели хочешь въ добронравіи, и всѣ скажутъ: «Совсѣмъ иная сдѣлалась». Тогда можно съ тобою милость сотворить. Простите, что я васъ обезпокоилъ.

#### О еже терпъти скорби и укоряти себъ

А.М., радуйтеся о Господъ, что васъ Отецъ Небесный любить. Онъ желаетъ васъ сблизить къ Себъ чрезъ свой легонькой крестикъ. Не унывайте, а просите Божію Матерь Одигитрію. Вотъ вамъ доставлю Димитрія Чудотворца три книги, весьма они васъ утѣшатъ противъ всякихъ встрѣчь.

Сестра любезная о Христѣ Өекла хотя вышла, и ежели ей разсудилось не свое говорить: таковымъ сказано: «Внюже мѣру мѣрите, возмѣрится и имъ»¹. Какъ можно, любите ее отъ сердца, вы и такія стоющія. Слава Богу о всемъ, она отъ простоты, не свѣдуще жизни, всѣ наружныя добродѣтели хотя и нужны, а безъ внутренняго дѣланія едины листвія, а внутренніе — плоды; т.е. блюсти умъ и хранить сердце отъ мыслей, терпѣть досады и укоризны умственнѣ: «Такъ надо мнѣ, я того стою, не достойна помилованія никакого»; ближняго, т.е. всякаго, хотя бы про меня заочно или и въ глаза ругали и бранили, жалѣть его,

¹ Ср.: Мф. 7, 2.



и заповъдь велитъ, какъ себя, такъ и ближняго возлюби по всему, внъшнему, много будутъ
любить, но послъ зло откроется; а по внутреннему и по заповъди Христовой, ежели смиренъ
сердцемъ, умственнъ должно не токмо друга, но
и самаго врага <любить>; хотя и тяжела чаша,
но съ Богомъ возможно перенесть, насиловать
себя, переломъ дълать, кровь проливать; во умъ
своемъ, что она лучше меня и образъ Божій носитъ.

И такъ себя до такой цѣли обучать, чтобъ внутренность не лѣнилась сдѣлать перевѣсъ, чтобъ и сердце сказало: «Воистину, нѣтъ въ свѣтѣ такой малодушной и слабой», – и тутъ милость Божія палату себѣ очиститъ, и станетъ, и вселится. Аще кто стяжетъ отъ всего сердца умственное смиреномудріе, безъ благихъ дѣлъ сыны Божіи творитъ, и всѣ недостатки заглаживаетъ, тогда та душа не будетъ спрашивать и бѣгать по келліямъ, что про нее говорятъ и какъ трактуютъ, а будетъ стараться, кто хотя и придетъ, начнетъ объяснять гонителей или злословцевъ, то она смиренно скажетъ: «Бога ради, о семъ не зачинай, онѣ рабы Христовы, любятъ меня». А иногда подлинно за угломъ по-



ворчать и паки замолчать. А какъ не видѣла, не смущалась, вотъ бѣда видѣть, слышать; глаголють: «Безмолвное ухо таинство слышитъ». Какъ можно, когда матушка И. или М. хотя невинно выговоръ дѣлаетъ, Богомъ тебя прошу, узришь въ сердцѣ своемъ свѣтъ Божій въ маломъ времени, смиреннымъ взоромъ скажи: «Сего не вѣмъ». А должно не оправдываться, смотря на ея лице, разглагольствуй во умѣ: «Разбойница, это святая душа, дѣвственница, всѣмъ тебя лучше, и вспомни, ты келлію ихъ осквернила».

И какъ можно поучайся, и ежели смиришься сердцемъ, башмаки ихъ цѣлуй и говори языкомъ: «Мало за мою худость, поучись любезная о Христѣ, какъ можно Христовой школы», — не вѣмъ, какой свѣтъ тебя освѣтитъ въ маломъ времени, не будешь унывать, а какъ сильной герой сдѣлаешься, такія чувства и разсужденія во умъ придутъ отъ радости: «О Милосердый Господи, что воздамъ Тебѣ о семъ, что Ты влилъ во умъ и сердце мое правое разсужденіе. Мнѣ ли бѣдной и нищей духомъ взыскивать, что кто про меня говоритъ или не прямо смотритъ». Всегда судить себя станешь и радоваться про-



тивъ досадъ и укоризнъ. Вотъ страшная и великая польза и спасеніе: ежели сестра въ глаза или заочно поноситъ, а ты слушаешь Спасителя: любишь своего врага1, потому себя винишь въ прахъ, отъ всего сердца, первое, ея помиловала душу, и себя спасла, чашу испила горькую и тяжелую, безъ крови удостоилась быть Христова наслъдница, смиренная сердцемъ, ибо благодать Божія преливается въ сердце умственно, что ты не гивваешься, а отпускаешь отъ сердца. Сама въ своей келліи прольетъ источники слезъ, внутренность ея заставитъ. Ежели желаешь спастись, инаго пути нътъ, кром'в смиренія; и в'вчно не спокоишься; со всею тварію мирной быть желать, всегда сердце въ раю будетъ радостію, должно со всѣми примиряться.

Мертвыхъ бояться не для чего, ибо тѣло осталось безъ души, то и не можетъ никому никакого зла причинить. А сіе отъ мнѣнія и малодушія бываетъ, съ молитвою идти вопреки и переломъ дѣлать, узришь самой пустякъ и младенческая мечта.

А что вы не принимаете гостей на водку, о семъ на другой разъ напишу.

А хотя вы и имъете усердіе къ службъ ходить, а чувствуете не малую слабость въ ногахъ, св. Апостоль насъ учитъ: «Не бывайте тъло убіицы, но страсти должно убивать» , — а на другомъ мъстъ пишетъ: «Аще кто на немощное тъло наложитъ чрезмърной подвигъ, помраченіе на помраченіе наводитъ». Можно матушкъ игуменіи объяснить, что я не могу лишняго времени стоять, позвольте малое время въ церкви посиживать или въ келлію отходить. Можно и сидючи читать что надобно или молитвою Іисусовою частою заниматься, и благодать Божія молитъ о вашей непоколебимой

О еже не боятися мертвыхъ

<sup>1</sup> Ср.: Мф. 5, 44.

¹ Ср.: Кол. 3, 5 −10.



стоятельности, къ чему вы расположены.

Любезней о Христъ нижайшее поклоненіе, пусть она о Господ'в радуется и благодареніе Ему по силь своей приносить. Онъ благодарныхъ любитъ, и благодать Св. Духа въ сердце таковыхъ вливаетъ, и участниками въ славъ Божіей вчиняетъ. Впрочемъ, совътую вамъ Господа Бога всъмъ сердцемъ любить и заповъди Его хранить. А особливо старайтесь блюсти умъ, и хранить сердце отъ прилоговъ вражіихъ въ молитвенное время, и поставляйте умъ свой во время молитвы глухъ и нѣмъ; чтобъ ни съ къмъ не разглагольствовать, какъ можно переломъ дълать, и умную стыдливость, и правое разсуждение поставлять, и не върить цыгану и мечтателю, нудить себя и насиловать, чтобъ безъ добавленія мечтателя помолиться, тогда непремънно узримъ умственно близость Господа, по доказательству псаломника: «Близь Господь всъмъ сердцемъ призывающимъ Его воистинну»¹.

Прощайте, спасенія желатель I<еромонахъ> В<асилій>.

### О презръніи себя

Ублажай какъ можно отъ всего сердца: «Ты святая душа, праведная, во умъ своемъ и помни сіе - такъ надо мнъ, аще и всъ добродътели сотворимъ, а досадъ и укоризнъ не терпимъ, нътъ намъ спасенія». И заповъдано: «Любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ . Любяй врага своего, чудотворецъ есть: «молитесь за творящихъ вамъ пакости»<sup>2</sup>, отпускай брату отъ сердца. Какъ можно врага любить и молиться за него? - Отръзаль ли носъ, или имъніе отнялъ, отпусти отъ сердца. Ежели не будетъ проходить умной азбуки и въ себъ сыскивать пороки и какому быть по запов'єди, взойди-ка всегда во умное поученіе: кто мы и что у насъ есть: тогда-то скажемъ сердечнымъ языкомъ: «Нътъ въ свътъ такой поганой и паршивой, такъ должно мнв смириться, чтобъ всв на меня сморкали и плевали». Какая-то явится слава презръвшихъ себя, тогда внутренность и сердечное смиреніе велить зам-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср.: Пс. 33, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мф. 5, 44.

<sup>2</sup> Ср.: Мф. 5, 44. Во второй рукописи – напасть.



кнуть уста своя, чтобъ кого судить и виноватымъ дълать; а лишь только навстръчу кого увидишь, ту минуту предваряй во умъ своемъ: «Вотъ матушка И. или М., попечительница наша или сестра, воистину лучше меня и святъе».

А лишь только помыслъ гордый, тотчасъ гнѣвайся на себя: «Убью тебя, разбойницу, молчи, зубы выбью, точно святая». Старайся, любезная о Христѣ, и клади начало на означенное писаніе, великое таинство откроется, аще станешь поучаться тако. Во умѣ не вѣмъ, какая тебѣ радость и свѣтъ Божій обыметъ, аки рѣки потекутъ отъ очесъ, слезы отъ смиренія, всѣхъ будешь во умѣ своемъ худыхъ и добрыхъ цѣловать и молитвъ ихъ просить умственно.

Какъ можно, бъгай роптуновъ, и кто жалуется на игуменію, отнюдь не слушай, и жива будешь вовъки. Всегда готовься, ежели открывается выговоръ какой или досада, чтобы во умъ своемъ смиреніе сердечное стяжать: что мало сего выговору, а поплевать должно. Противъ всъхъ такъ приготовляйся, а инаго пути не отыщешь, чтобъ благодать въ сердцъ нашемъ вмъстилась. Хотя сожги себя въ пепелъ, аще не ходишь по стопамъ Божіимъ, всуе трудъ нашъ, не будетъ



радость небесная посъщать, а всегда, аки во адъ, будешь, во уныніи, и въ недоумънности.

Какъ можно, старайся съ къмъ ни встрътилась, держи во умъ своемъ, что она святая, освятила мою скверность проходомъ. Узришь въ маломъ времени никогда невиданное и недоумънное.



Весьма обогатѣешь богатствомъ духовнымъ, и какъ можно, не горячись, кто тебѣ будетъ досаждать словомъ, ту минуту во умѣ своемъ полагай правое разсужденіе, что ты такая и стоящая, съ сего не слиняла и здравія не убавилось, а вѣнецъ плетется, и отпущеніе грѣховъ бываетъ, и отнюдь не составляй своего разума, и не спорь, одно слово противъ правды скажи, ежели не приемлетъ, молчи и себя во умѣ укори: ты ли стоишь, разбойница паршивая, верхъ свой составлять, землю опоганила и воздухъ осквернила, всю свою жизнь вторично Христа распинала.

Бога ради, положи себъ урокъ – какая сестра придетъ про игуменію или казначею говорить что ни есть человъческое, отнюдь не говори, и впредь чтобъ не поминали, или про сестру какую. Намъ и своего-то имънія не укараулить и не урезонить, а ежели чужое имъніе истощать, а свое безъ присмотру. Читай сію книгу, что можешь понять, много сыщешь на подкръпленіе малодушія. Ибо ежели станешь обучаться крайнему сердечному смиренію и блюсти умъ, тогда



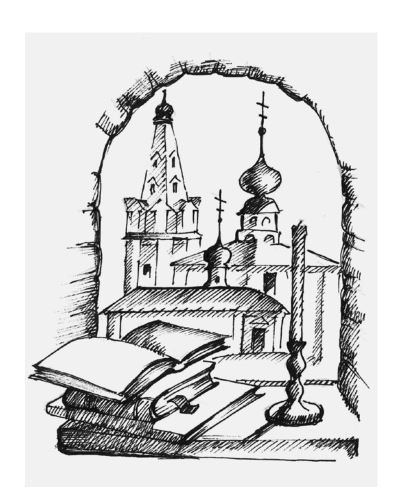
оное много станетъ открываться и понятно будетъ многое.

Любезной о Христѣ сестрицѣ, духовному чаду моему, благословеніе Божіе, совѣтую ей, поелику она немощна, а помыслы къ ней будутъ стужать, что ты здѣсь живешь, не можешь долго стоять, часто молиться, пусть имъ противорѣчитъ: я хотя буду келлію караулить, и за то меня Господь спасетъ, а самое тутъ бываетъ спасеніе. Сиди, – говоритъ, – въ келліи, и всему она тебя научитъ, ибо келлія монаха возвышаетъ на добродѣтель. Вѣренъ Господь Богъ и не сумнѣвайся, что тебя спасетъ, ибо едино сидѣніе въ келліи при малой молитвѣ вмѣсто правилъ великихъ мірскихъ вмѣняется.

#### О еже въ паденіяхъ не унывати

Гакъ можно не унывать и врагу мѣста не давать. Помните Матерь Божію, о тѣхъ не проситъ у Христа Спасителя, которыя въ слабости и пороки впали и никогда не хотятъ положить начало <спасенія>. А сіи въ числѣ милости Божіей, и Матерь Божія гнѣвъ Спасителя утоляеть, которыя отъ слабости и малодушія иногда падають, а сильное раскаяніе полагаютъ впредь положить начало¹; таковымъ-то объяснено: аще палъ еси, востани, и заглади свой недостатокъ.

Чѣмъ насъ Христосъ Спаситель смиряетъ и гордость нашу умственную сламливаетъ, какъ не паденіемъ. Помяни Петра апостола – святой и пресвятой былъ, и Богъ попустилъ дьяволу, чтобъ его гордость смирить. А то ежели своей немощи не будешь знать, а сестру замѣтишь въ порокѣ, тотъ часъ въ прахъ осудишь, да почто, да для чего въ монастырь пришла, а какъ сама въ семъ рвѣ побывала, не токмо судить станешь, но еще умственне помолишь Бога: «Господи, даждь ей воздержаніе обдержательное». По-



<sup>1</sup> Далее в двух рукописях пропущено место для одного слова.



тому и увъряютъ насъ святые: кромъ и въ насъ пакости, никто не смирится, т.е. ежели замарается, придетъ какая досада, а она бросится въ свою погръшность и скажеть: «О разбойница, вторично Христа распинательница, чемъ ты загладишь свои всв пороки, какъ не сею чашею, ты у меня ни дыхни, уморю тебя, пребезумную, тебъ ли взыскивать такую малость, не слиняла, здоровья не убавилось, а спасеніе души моей будетъ». Для того-то и сказано: «Блажу падшихъ, паче не падшихъ»; можно и по паденіи быть вторымъ дъвственникомъ. Помяните жену Евангельскую: была жена, но какая гръшницаблудница, такъ себя смирила, удостоилась себя именовать святою дъвицею, мало сего титула сестра Христова учинилась. Вотъ до чего истинное покаяніе и смиреніе довело. Помяните, какъ было во время оно, кто явнаго разбойника и публичную блудницу не послалъ ихъ живыхъ во адъ, но Господь ихъ смиренія ради, во всемъ ихъ простилъ и въ рай вселилъ.

Помолимъ благость Божію, станемъ начало класть, замкнемъ уста свои, и языкъ молчаніемъ, отнюдь и окомъ не трактовать и не судить, что тамъ говорятъ или судятъ. Себя



считай и внимай, не отлучай ума отъ памяти Божіей, и клади себя всегда во гробъ, нынѣ заутра умру. Простите, что просто писалъ, начернилъ. Старайтесь паче всего терпѣть встрѣчи съ благодарностію, и другъ друга поддерживайте, еще на насъ не плюютъ. Помните: «хотящіи благочестно жити, гонимы будутъ»<sup>1</sup>. А мы худо живемъ, намъ треба всячески терпѣть и благодарить Бога, что Онъ насъ симъ смиряетъ, а другія страсти сильныя отъ насъ бѣгутъ.

206

<sup>1</sup> Ср.: 2 Тим. 3, 12.



#### О внимательной молитвъ

Вы пишете о письмахъ, съ прівзда моего все я получилъ, и я за своими надобностями къ вамъ не могъ писать, да и очень пишете обширно, и надобно писать, въ чемъ вы сумнъваетесь и не можете ръшить, что не нужно, того нечего и писать.

Ежели чувствовать будете, что больше васъ пользуетъ и утъщаетъ молитва Іисусова, върно, такъ ежели и то безъ прилоговъ, т.е. безъ паренія мыслей молиться. Но и то должно замѣчать новоначальному, чтобы прежде обучаться тихо, не борзо, кротко наговаривать шепотомъ, чуть лишь самому слышно, и ежели она чувствительна, внимательна услаждаетъ внутренность, то хотя и очень тихо начнешь шепотомъ, можно съ половины ея, она сама перстомъ своимъ отъ опыта покажетъ и къ концу прервется шепотно. А велитъ внимательность кончай к концу натягованіемъ духа, перебиваются слова молитвенныя, ибо замічай, ежели навыкъ нъсколько взяла въ молитвъ, то сами себя узнаете отъ упражненія, прежде нудились шепотомъ, чтобъ чувствительнъе внималась и прозрачнъе была молитва, а после навыка станете устнами говорить, или шепотомъ навыкъ тебъ или искусъ шепчетъ, или сказать правое разсужденіе - нътъ, сіе слаще по твоему сказать, т.е. самымъ легкимъ шепотомъ двигать, а съ половины не давайте шепотомъ кончить, а сама заставитъ внутренность кончить духомъ; также чтобъ и духъ перебиралъ слова молитвенныя. Сего разсудка держаться новоначальным справедливо, ибо замъчай, ежели тихо и внимаешь, помыслы не могутъ верха брать, чтобъ прилогъ принять; ибо какъ въ зеркалъ смотришь, въ тишинъ замъчаніемъ, потому-то св. Отцы трактуютъ, лишь только за молитву, а молитва станетъ гнать безмолвіе, лишь только закричать громко, а внимающій теряетъ свой успъхъ. Къ таковымъ сказано: оные не воспоют въ пъсняхъ сладкихъ, имъ довлъетъ утъшеніе сердечное и отъ радости самодвижныя слезы; но хотя и такъ, а не велѣно при собраніи общества оставлять церковной службы, потому что ему одна молитва притупится безъ перемѣны; а при таковыхъ-то встрѣчахъ и отъ врага подсада бываетъ безъ совъту оставить церковную службу, и возмечтаеть о себь,



что онъ уже успъвающій. Таковые самочинники вредятся высокоуміемъ. Аки разбойникъ отъ ружья твоего отбъжитъ отъ тебя, а дьяволь, блудный бъсъ, отъ молитвы, и отъ противоръчія, и отъ яроваго ненавидънія сего помысла. Дотол'в тяжко и непонятно, а ежели при Божіей помощи начнемъ недѣлю, другую сама себъ отъ всего сердца скажетъ и подругамъ своимъ: «Ахъ, любезная сестро, сіе мы ошибку отъ незнанія творили, а то при Божіей помощи очень легко; мечтатель-цыганъ сколько лътъ обманывалъ; о ежели бы сію простую азбуку хотя устнъ свои помазали, превесьма богаты бы были, все бы съ радостію переносили; хотя бы и говорили, что вы и невърныя, съ сего не слиняете, но еще хуже ихъ, хотя и въру имъете. Во время службы и помышляй, что за насъ распятъ, херувимы служатъ Ему и закрываютъ лица свои, однако одною върою отнюдь ничего не воображай, чтобы чувственно это видъть, а въровать, что Господь смотритъ на наше усердіе къ Нему; а всъ силы имъйте и въруйте ко игуменіи и ко всъмъ сестрамъ умственно, а иначе ваша жизнь будетъ сумнительна съ гордостію, то и полагайте во умѣ своемъ,



что хуже васъ нътъ на свътъ, тогда вправду вамъ Богъ вмънитъ, что вы великіе будете, и сами въ себъ почувствуете успъшность спасенія, ежели смиритесь предъ всъми и на себъ во всемъ будете полагать вину.

А ты, о почтеннъйшая о Христъ смиренная М., не сумнъвайся о семъ, что вы еще по новости своей не ощущаете плодовъ молитвенныхъ, ибо и отецъ чадолюбивый не даетъ своему чаду ножа, да не уранитъ себя онымъ; авось, такъ и Господь дастъ Свой даръ тебъ, но еще не пришло время. Онъ объщаетъ: я-де дамъ молитву молящемуся въ свое время<sup>1</sup>. А то-де вырастетъ рожокъ высокоумія, да еще-де обучись очистить храмъ – свое сердце, и помяти соръ и развъй на воздухъ, т.е. высокоуміе, гордость тщеславіе, а особливо поставляй умственную стыдливость, Св. Духъ не пребываетъ съ безстудными, Онъ не помъщается въ одной храминъ пребывать.

<sup>1</sup> Ср.: 1 Цар. 2, 9.



## О еже всѣмъ сердцемъ прилѣпляться къ Единому Богу

О Христъ сестра, радоватися о Господъжелаю и прилъпиться къ Нему всъмъ сердцемъ, съ Которымъ въ несчастіи – счастіе, въ нищеть – богатство, въ печали – утъшеніе; а безъ Бога всякое блаженство окаянство есть, для тогото намъ и Апостолъ совътуетъ говоря: «Тамъ да имущіи яко неимущіи будуть, и радующіеся о временахъ благополучія, яко нерадующіеся», т.е. не прилъпляйте сердце к радости временной и не отчаяваться въ печали, но надъяться на Бога и говорить печальной душь: «Вскую прискорбна есть душа моя, вскую смущаеши мя, уповай на Бога, аще и всего на свътъ человъкъ лишился, но еще ему Богъ остался». Стало, не велику имъете въру на Бога; силенъ былъ насъ Богъ изъ небытія въ бытіе привести, Онъ можетъ насъ и въ всей жизни утъшить, не только душевно, но и тълесно». Подумайте вы, коловратность и непостоянство въка сего, все прахъ и пепелъ и дымъ, вмалѣ является и потомъ изчезаетъ, хотя бы и сто лътъ жили мы въ

утвшеніяхъ вѣка сего, но когда придетъ кончина нашей жизни, все забудемъ, но только будемъ искать помогающего, ко ангеломъ очи возводящи, къ человѣкамъ руки простирающе; но никто же намъ поможетъ, сколько лѣтъ нами міръ ругается, дай Бог намъ теперь міромъ поругаться, можетъ быть, этимъ случаемъ приводить васъ Богъ въ монастырь. Онъ, имиже вѣси судьбами, спасаетъ насъ.

И объ обрученномъ вашемъ женихѣ нечего огорчаться, ибо съ нимъ не иное что случилось, а то самое, чему и всѣ мы подвержены. Вы теперь можете имѣть Жениха Небеснаго; а не человѣка смертнаго, но Бога, Который всякую минуту ожидаетъ. Хотя мы и боимся за Нимъ идти, но Онъ вопіетъ къ душѣ: «Не бойся, Азъ есмь съ тобою, сохраняю тя на всякомъ пути, аможе аще пойдеши, не имамъ тебе оставити, и обыметъ насъ, яко Отецъ Чадолюбивой и не помнитъ нашихъ къ Нему ругательствъ». Впрочемъ, остаюсь вашего спасенія сердечной желатель, грѣшной І < еромонахъ > В<асилій>.

Совътую также за молитвами св. Отецъ прибъгать чаще къ Спасителю и говорить къ Нему: «Милосердый Господи, не покинь



меня окаянную». Какъ можно другъ друга подкръпляйте и призывайте Бога въ помощь. Какія у васъ книжки полезныя, ежели бы занялись съ усердіемъ чтеніемъ, никогда бы видъть другія неустройства не могли; а то отъ праздности находите вины, которыя не бывала; помните и сіе, что бъганіемъ или переселеніемъ единымъ не побъдимъ искушенія, но терпъніемъ и пожданіемъ времени.

Пожалуй, положи начало, не пускай въ келлію таковыхъ празднословцевъ, которые больше охотники чужую пшеницу молоть, а сами съ голоду умирають; ибо тлять нравы благіе бъседы злыя. Поревнуй, почтеннъйшая, тъмъ, которые себъ внимають, онъ аки на второмъ небъ здъсь живуть, и радости любовныя наслаждаются, съ къмъ ни встрънутся, аки упившись вина веселятся, потому духъ миренъ, а духъ миренъ потому, что свъденія ни о чемъ не получаетъ, а ежели услышить, что тамъ игуменія дълаеть какое распоряженіе, да еще отъ роптуна послышитъ, тогда обезвърится и будетъ по монастырю, аки волкъ посупленный, ходить, морду въ землю, и глаза аки на виселицу тащить, ибо кто не токмо словами поропщетъ, но хотя и помыс-



лить, благодать отходить отъ сердца и бываеть во удавѣ ненависти и безвѣрія. Вотъ для чего велѣно терпѣть съ благодарностію, напрасныя встрѣчи переносить великодушно, ибо ропщай о коей вещи изчезновеніе пріемлеть, благодать Св. Духа отъ таковаго отходить, потому и сказано: «Бѣганіемъ единымъ не побѣдимъ искушенія, но терпѣніемъ, переломимъ сами себя, молчать и не оправдаться».

Почтеннъйшая, радоваться о Господъ желаю. Я отъ о. Серафима узналь, что вы при-

<sup>1</sup> Серафим, (Веденисов, † 14 мая 1826), из купцов. В жизнеописании старца Василия (Кишкина) так повествуется о призвании к монашеству купеческого сына Сергия. Однажды старец Василий был в Москве, по Промыслу Божию зашел в купеческую лавку Петра Веденисова. Юный 16-летний сын купца Сергий, увидев богодухоносного старца и услышав его сладкую речь, растопившую его сердце любовью к Богу, начал умолять отца Василия взять его с собой в обитель. Старец, видя в этом Божию волю, не отказал ему и наставил отрока написать письмо отцу и вместе с ключами от лавки положить родителю под подушку. А далее, незаметно покинув Москву, они отправились в Коренную пустынь Курской губернии. Находясь в обители под руководством старца Василия, Сергей Веденисов был послушлив, смирен и молчалив, за что и был любим братией. В 1801 г., через год после назначения отца



езжали въ Бълыя ключи, и обо мнъ спрашивали, на такой случай, чтобъ раздълить время со мною въ недоумънности вашей, и отъ Никодима слышалъ, что вы ему отчасти объяснялись о встръчахъ вашихъ: почто не нудишься, что-де насъ называютъ святыми. Но сіе происходитъ не по нашей просьбъ, самимъ такъ разсудилось, но что противъ сего дълать, спорить, или здорить, или судиться. Но можно употребить против сего деревенскую пословицу: чужой ротъ не огородъ, не загородишь оправданіемъ, а больше молчать, пусть себъ глаголють, или ради малыхъ словъ куда бъжать; но на сіе

Василия в Белобережскую пустынь на должность строителя, был переведен в эту обитель, 14 сентября того же года пострижен старцем Василием (Кишкиным) в монашество с именем Серафим вместе с послушником Львом (Наголкиным), будущим преп. старцем Львом Оптинским. 25 декабря 1801 г. рукоположен во иеромонахи. Получил назначение казначеем в Свенский монастырь, в 1810 г. назначен строителем Белобережской пустыни. В 1818 г. был перемещен в Площанскую пустынь на должность настоятеля для поддержания обители, пришедшей в расстройство. Для улучшения церковного чина и порядка ему было разрешено взять из Белобережской пустыни до десяти человек братии. Приступив к управлению обителью, о. Серафим заменил столповое, или знаменное, пение на моддавское, заведенное в Белых Берегах учеником преп. Паисия (Величковского) схимонахом Феодором (Пользиковым). Сумел собрать сто человек братии, для которых являлся добрым наставником и духовным отцом.



сказано: бъганіемъ единымъ не побъдимъ искушенія, но молчаніемъ, и смиреніемъ, и долготерпъниемъ, самоукореніемъ въ самом себъ умственно безъ въсти сіе малодушіе прогонишь. И Христово молчаніе поб'єдило и посрамило Пилатово вопрошеніе, еще насъ по щекамъ не били и не плевали, какъ на Христа Спасителя, кричали: «Другъ гръшниковъ и проч.» А на насъ ближніе криво иногда взглянутъ и грубо скажутъ, тогда мы въ малодушіе и нетерпѣніе впадаемъ. И не нудимся и не обучаемся, чтобъ переносить съ благодарностію. Христос Спаситель всъмъ обнародовалъ: «Въ міръ скорбни будете, многими скорбми подобаетъ получить Царствіе Небесное<sup>2</sup>», и «аще Меня изгнаша и васъ изженутъ»<sup>3</sup>. Но насъ Христосъ Спаситель чувственнаго креста за наше малодушіе избавляеть, а нашъ кресть посылаеть, чтобъ терпъть досады, укоризны, сколько можно съ благодарностію; тогда-то мы вміняемся безъ крови мученики, и всв наши отъ юности недостатки заглаживаются; а инаго по нашему малодушію пути ко спасенію не обрящемъ.

¹ Ин. 16, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Деян. 14, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ин. 15, 20.



Сколько я тебѣ писалъ, чтобъ ты старалась и обучалась умственно смиряться какъ предъ игуменіею, такъ и передъ всѣми сестрами, на кого ни взглянешь или руки лобызаешь, должно во умѣ говорить: «Освяти меня, раба Божія мерзкую, паршивую, всего свѣта худѣйшую». Въ таковой душѣ благодать Божія почиваетъ.

Что о. Леонидъ тобою не хвалится, нашелъ тебя дерзкою и несмиренною, якобы ты себя нашла во всемъ умною и разчетностію по всѣмъ частямъ. Вотъ-де Матрена поумнъе Анны, потому-то ты, видно, и противъ игуменіи выскакиваешь своею дерзостію, и свой разумъ противъ встрѣчь составляешь, и не хочешь положить себя во ум'в подъ ногами вс'вхъ последнешею мошкою. Потому-то Господь и возвъщает всъмъ, что ты только дурною головою кланяешься, а во умъ и сердцъ оправдаешься; якобы ты сей укоризны не причастна, и всъмъ возвъщается, что ты по наружности святая, а по внутренности пустая дѣлъ. Сколько я тебъ писалъ, чтобы ты старалась, и обучалась, и полагала начало умственно примиряться<sup>2</sup>.



Вы пишете, что вы желательны, чтобы всегда одной пребывать, сіе еще новоначального мудрованіе, внъшность одна наружная, а святые не такъ трактуютъ: хотя-де съ людьми живешь, обучай себя одной жить. Пришли къ вамъ двъ послушницы, онъ празднословять, кошунствуютъ, а ты одна себъ внимаешь, говоришь во умъ своемъ: начало развращенію смъхъ и дерзость, и изъ многихъ словесъ не убъжишь гръха, караулъ у себя поставляешь: не надо смѣяться или грохотать и удерживаться от осклабленія: таковое одна сидитъ, увидъла, что юные монахи или послушники есть въ монастырѣ, помыслъ говоритъ: позову въ келлію, а вниманіе отвъчаетъ: еже къ юным любовь имъть, мерзокъ блудъ предъ Богомъ, и Апостолъ говоритъ: туда иди, и съ тъмъ говори, гдъ душа созидается, таковой единъ сидитъ между людьми; отсъкаетъ свою волю, сама себъ самовольная мученица. А ежели еще кого хочетъ позвать аки бы для пользы, а умомъ по страсти, таковой хотя единъ будетъ сидъть по наружности, а по внутренности съ Содомомъ, отчего брани или помыслы дурацкіе, какъ отъ невидъній юныхъ; но еще сама каждый день лънится и не нудится, ежели видитъ

 $<sup>^{1}\:</sup>$  Преп. Оптинский старец Леонид (Наголкин).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Далее фраза стерта.



юныхъ, и прилъжно смотръть на лице и разговоры и въ разумъ питается прелюбодъяніемъ, а ночь пришла, лишь только на постель, первое заняться о дурнотъ, помыслы дневное воображеніе, самъ себъ врагъ человъкъ и убійца душею и тъломъ и жалуется: вотъ меня дурнота замучила, а самъ себъ сыскалъ сію моровую язву и уранилъ сердце ножомъ неразумія, а если бы разсуждали, не бы осуждены были. Лишь только по страсти желаніе какое пришло, тотчасъ и ту минуту полагать правое разсужденіе: «что ты за безумная, мъряешь, огня огнемъ не угасишь, но водою», - то разсуди, можно ли плотскую страсть отогнать, и чистоту сердца соблюсти, въ разумъ съ юными говорить, чтобъ наглаться умственно прелюбодъйствомъ; а только на постелю одинъ шагъ, ту минуту, аки кровь бы проливала терпъніемъ и правымъ разсудкомъ: паршивая разбойница, устрашися, устрашися хотя сію ночь неусыпающаго Ока, который смотритъ на твое безуміе, что ты Его симъ вторично распинаешь, небо на тебя скверную оборвется, поученіемъ пива не выпьешь, но ежели тебъ сего не улучать, то почто совътуешься съ мыслями, и говори сама съ собою: «Дурочка



неразумная, сущій цыганъ, бѣсъ страстный, каждую ночь задаетъ, чтобъ сію Халдейскую печь не угасала, и тяжесть къ тягости прилагалась, и чрезъ долгое поученіе во умѣ своемъ и въ сердцѣ накипитъ и сама себѣ живой ровъ вырывши, съ ума сходитъ, и не въ силахъ навыка сего одолѣть, и кричитъ: «Помогите, умираю».

бъдныя, несчастливыя, потерявшія вниманіе, высокую доброд'втель, умственную стыдливость, которая такъ сильна своими крылами поддерживать наше природное изнемоганіе. Такъ смѣло съ восторгомъ обнародуетъ слово Божіе, ибо «иго Мое благо и бремя мое легко есть» 1. Тому легко, кто прежде понудится симъ путемъ проходить и будетъ начало класть при Божіей помощи, тогда сама себъ увъритъ: о какъ, Боже мой, легко сію брань переносить. Ежели нын вшнюю ночь перенужу себя, а потомъ недѣлю, и отъ науки выучу сію азбуку наизусть, что она ничто; за нами, стало, не хотимъ начало класть. Кто сію азбуку выучитъ на память твердо и ошибаться не будетъ, тъхъ-то душа невъста Христова именуется, ибо никому не отдала палаты сердца своего на ¹ Ср.: Мф. 11, 30.



оскверненіе, и Апостолъ таковыя именуетъ: «Вы есте храмъ Божій, у васъ Духъ Божій живеть, и внутрь васъ Царствіе Божіе» А ежели кто ни стыда, ни страха Божія не имфетъ, и ежечасно къ себъ постояльцовъ вводитъ; но скажемъ и то, св. Отцы так трактуютъ, что-де помыслы не по нашей просьбъ приходять къ намъ, такъ и есть, а въ насъ-де при Божіей помощи есть: хотимъ - принимаемъ, понудимся - съ Богомъ отгоняемъ, и сталъ ежедневный мученикъ. А хотя и разлънишься, и примешь мысль дурную, тотъ часъ предъ Богомъ исповъдуемся, и не судится гръхомъ. Помолимъ благость Божію вкупъ, и станем класть начало, чуть натякнуль помысль въ день или на постели, или велитъ на кого взглянуть; не думай или разсуждай оное, а ту минуту противъ себя кричи сердечнымъ языкомъ къ Богу: «Помилуй Господи, не мое cie», - кричи въ себъ умом, какъ келлія загорится, полубъщенымъ крикомъ: «Батюшки мои, келлія, келлія горитъ или загорается», такъ и противъ прилога, т.е. помысла, не разсуждай сихъ, а ту минуту возненавидь, и спорь, и молись Богу на него. Скоръ Господь на услышаніе, и близокъ всѣмъ сердцѣмъ призывающимъ Его, – ту минуту и спрячется отъ тебя.

Вамъ пошлифовать годится про черной день, съ сего не слиняли, добре, что вы отзываетесь, это я сродни, правда, а не ложь, вы есте родъ Божій, подобіе Его, на сихъ. Старайтесь и читайте со смиреніемъ книжки; еще вамъ со временемъ доставлю Скитскій патерикъ, очень много тамъ повъстей достопамятныхъ, прошу васъ Богомъ какъ можно насилуйте себя умственно имъть въру къ игуменіи. А безъ сего вы живые мертвецы; и ежели не услышу, что вы въ конецъ съ нею отъ всего сердца не смиритесь, въчно съ вами не могу время раздълить. Какое спасеніе будетъ не примирившимся: «Нъсть власть, аще не отъ Бога»<sup>2</sup>, – хотя бы поскорбъла въ чемъ и безъ вины, и въ такомъ случав должно отъ всего сердца просить прощеніе и цізловать перси ея: «Помолись,

<sup>1</sup> Cp.: 1 Kop. 3, 16.

<sup>1</sup> Пошлифовать – здесь: улучшать, готовиться.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рим. 13, 1.



избранница Божія, за мою худость». Сдѣлавши оборотъ во умѣ своемъ: сколько я во всю жизнь свою прогнѣвляла Бога, то Онъ сею встрѣчею очищаетъ мои грѣхи, и такъ смиренностію можешь перенесть.

Въдай, не токмо игуменію одну ежели не будешь умственно отъ всего сердца любить, но и сестеръ даже до послъднихъ, какъ чувственно, такъ и умственно заочно не будешь во умъ своемъ разсуждать, что онв-то передъ Богомъ святыя и лучшія меня, и мимо идя, или въ церкви помышляй отъ всего сердца со смиреніемъ сердечнымъ языкомъ: «Освяти меня скверную, малодушную», - а ежели сего во умѣ не бываеть, еще тоть человъкъ своей немощи не узналь, пустой человъкь, а не подвижникь, когда сей азбуки не твердилъ, и самоукоренія не держимъ, листвія одно, безплодная душа; такъ должно рабу Божію быть, хотя бы кто пришель, жаловаться: «Сестра обидѣла», - сказать ей: «Плачь, любезная, и жальй, что ты тронулась отмщать досаду, ибо велика сія доброд'втель, Христово житіе, великъ человъкъ въ родъ семъ предъ Богомъ, ежели досаду терпитъ со смиреніемъ и во умѣ своемъ трактуетъ парши-



вою, такая ты святая, пустосвятка, и малости не можешь перенесть съ благодарностію». И въ церкви ежели тебя понуждаетъ умственно на показаніе что прочитать, отнюдь не давай своему хотвнію и воли, ибо сіе подсада от врага; старайся себя вести умственные вы добродытеляхы, не подавай вины ни въ чемъ никому, довольно тебъ сего: «Прости и благослови». А ежели на случай Владыка спросить на глаза и будеть спрашивать, для чего вы имъете наклонность отъ кого ни есть требовать совъту, вы можете безъ зазору отвъчать: «Владыко святый, мы несчастливыя падаемъ всегда, аки листвіе съ древа безъ окормленія, ибо, я хотя ничего не свъдущая, а наслышалась отъ опытныхъ старцевъ, и сама замѣчаю, что нѣтъ такой пользы ко спасенію, какъ блюсти умъ и хранить сердце умственно отъ вредныхъ мыслей, а особливо отъ плотскихъ. Чувствительно человъкъ отъ сей добродътели стыдливости умомъ къ пороку изъ мертвых воскрешаеть и изъ ада паденія скоро возстаетъ. Отъ того у насъ успъшности спасенія нътъ, некому мысленныя брани обучать, ежели бы сіе стяжали, не сыскивали бы времени и часа

<sup>1</sup> Ср.: Притч. 11, 14.



съ къмъ спорить да здорить и предъ всякимъ бы человъкомъ, встрътивши умственно, ноги бы цъловали». Жуй, что я тебъ мелю, инаго пути нътъ ко спасенію.

Обучайся въ умъ своемъ сердечному смиренію, не довольно, когда тебя укоряютъ или словами обижають; а то кто къ вамъ придетъ, а ты взгляни и держи Христово житіе во умъ своемъ. О любезная сестрица, святая ты душа, освяти ты меня страстную и малодушную и цълуй ея умомъ одежду, и ежели она что оставитъ, за рукавъ или четки, цълуй ихъ и блажи: это святой души четки, онъ освященныя; попробуй, о почтеннъйшая мнъ о Христъ, поучись многое время не краемъ языка, а ото всего сердца, скоро узришь, что ты и родилась на свътъ, не ощущала внутренность твоя сердечная! Она принудитъ насильно отъ радости и отъ посъщенія сугубой благодати кричать сердечнымъ языкомъ: «О возлюбленныя мои матери и сестры, освященныя души, плюйте, сморкайте на меня, да освящуся вами».

Прощай, и извини меня, не вѣмъ, что писалъ сонной къ утрени начали, а въ день и съ вечера время не было; странные мѣшали.

Почтеннъйшая, спасенія желаю, вы положили начало поръже съ сестрами бъседовать о польз'в душевной; а больше себ'в внимать и о себъ разсуждать, - сіе къ лучшему будеть, изъ многихъ словесъ не убъжишь гръха. О семъ тебя прошу, въ сей книги 4-й части 196-й статьи зри! написано: «Потреба убо хотящимъ сочетатися, то есть обучатися дъломъ множеству добродътелемъ: таковому ниже славы желати, ниже многаго глаголанія, ниже исхожденія частаго имъти, или ругатися ни къмъ, аще и достойной наруганія, ниже много бесьдовать, аще и вся добрая глаголати могутъ, многословіе бо безмърное разсъеваетъ умъ, не точію къ духовному дъланію праздна того содъловаеть; но и унынія бъсу того предаетъ». Сказано: молчай вся исправить, и безмолвное ухо таинства слышитъ. Йбо объяснено всъмъ: прежде подобаетъ творити, а потомъ и учити, кому прилично, а больше св. Отцы учать: себя смотри, себъвнимай, себя считай, свой уронъ виднъе ближняго. Нътъ урона важнъе, какъ не внимать себъ, не блюсти ума и не хранить сердца нашего - вто-



раго неба, ибо Христосъ вмѣщается въ немъ всегда, нудится кровь проливать, переломъ дѣлать, стыдливость во умѣ своемъ какъ можно поставлять противъ мысленныхъ пареній. Ежели чрезъ время узнаемъ и замѣтимъ, что непрестанно врагъ со всего свѣта сбираетъ разныя мысли вредныя нашему спасенію и льетъ въ душу нашу, чтобы заглушить правое разсужденіе, и погрузитъ съ помыслами, и допустить до сердца, тогда мы бываемъ умомъ своимъ въ плѣну, и во оковахъ умъ нашъ, и аможе его поведутъ всюду, не можемъ противиться, и всѣ мерзости до сердца допустимъ, а особливо всегда старается во время молитвы.

Счастливъ тотъ человъкъ, кто въ нынъшнемъ родъ сію азбуку день и ночь твердитъ, и обучается блюсти умъ и хранить сердце, въ маломъ времени солнце звъздами въ сердцъ его просіяетъ, и будетъ храмомъ Божіимъ. Ежели сію таблицу вытвердимъ, то хотя и проповъдовать, и богословствовать не будемъ: одним гляденіемъ и встръчею будутъ освящаться и успъвать во спасеніи. Ибо встръча освященнаго человъка обожаетъ и освящаетъ другаго, ибо и воздухъ ихъ освященъ. Старайся Бога ради, паче всего



умнаго сердечнаго смиренія на всякъ часъ и минуту, отъ всего сердца умомъ своимъ разсуждай, на кого очами ни взглянешь, помышляй: всврабы Божіи, и лучше меня нътъ въ свътъ такой бъдной, слабой и малодушной, хотя бы и порокъ слышала или видъла, помышляй-ка, скоръе меня положитъ начало, и ублажай, взглянувши на игуменію или Маргариту, или послъднюю сестру, цълуй ее умственно: что ты, любезная, Богоугоднъе меня. Ежели станешь такъ навыкать и обучаться самымъ дъломъ отъ всего сердца, не въмъ, какая тебя благодать Божія посътитъ, коснутся слезы радостныя и любовь ко всъмъ тварямъ. Старайся, о любезная о Христъ, сей науки.

24 Января

#### О снъ и дъности

Почтеннъйшая мнъ о Христъ, когда овлада-етъ разлънение и сонъ отягощаетъ, и невозможно сихъ искушеній новоначальному избъжать по первой части, вы чрезъ сіе можете себя окаявать и зазирать, что у васъ отъ своихъ силъ и малъйшаго успъха ко спасительному пути нътъ, и должны въ такихъ встръчахъ умственно предъ всею тварію лежать, говорить въ самой себь умомъ: «Нътъ въ свъть такой паршивой, навозной кучи, какъ я. Всъ зримыя моими глазами въ его краи своими добродътелями благоугоднъе предъ Господомъ Богомъ, и за ихъ молитвами Милосердный Господи, дай мнъ благодать Св. Духа - правое разсужденіе, какими средствами духа разлѣненія отгонять». Инаго средства св. Отцы не положили, чъмъ духа разлъненія отгонять, и Макарій Великій учитъ, хотя сердцу не хотящу и никакой сладости ни внятности не имъетъ; а нуди свою волю и сердце, а особливо хотя до 12-ти поклоновъ нудить себя съ молитвою Іисусовою, чтобъ тъло утрудилось, и называется: «Помянухъ Бога,

и возвеселихся»<sup>1</sup>. Богъ бо именуемъ, бѣсы или духъ разлѣненія прогоними бываютъ.

«Близь Господь всъмъ сердцемъ призываюшимъ его, и скоръ на услышаніе»<sup>2</sup>. Потому-то и сказано: новоначальный монахъ или послушникъ, кромъ вины, или сказать причины, или пакости, т.е. разлъненія, не смирится. А ежели бы тебя всегда трезвость и бодрость ума въ храненіи чувствъ пребывала въ неизмѣнности, точно съ тобою бы учинилось: ежели младенцу дать мечь, онъ имъ самъ себя въ ту минуту умертвитъ. Потому-то правосуденъ Господь Богъ, жалветъ насъ, ты бы въ тот часъ сочла себя успъвающую, кто такая, всъ дураки невнимающіе, я-то вотъ въ какую мъру пришла, сама собою владъю, духа разлъненія побъдила. Для того-то Макарій написаль въ 43-м словь: измъненія никто не можетъ миновать.

Старайся, и отъ опыта узнаешь, какимъ образомъ проходить духъ разлѣненія. Не всегда такъ будетъ, ибо еще сами себя виновниками дѣлаемъ, ибо пристрастіе глазами всегда имѣемъ ко всѣмъ вещамъ, потому и успѣшности

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пс. 76, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Пс. 144, 18.

## •<del>\*\*\*</del>

нътъ, не умираемъ міру по возможности своей, а тебъ, М..., дурнота потому вселилась: преступаешь заповъдь Христову: «Аще кто любитъ отца и мать паче Мене, нъсть Мене достоинъ» Въ томъ человъкъ отходитъ благодать, и бываетъ человъкъ сведенъ аки во адъ, низводитъ Господь во адъ и возводитъ правосудіемъ Своимъ.

Недовольно отца и мать паче Мене любить, и ежели встръчнаго знакомца возлюбить не по разуму духовному, а сверхъ потребы, не въ свое время и часы помнить его или созерцать умомъ своимъ, видъть его и разговоры, сей явной прелюбодъй, безбожникъ, оставилъ любить Бога, а прилъпился<sup>2</sup>...

# О блюденіи ума и чистоты сердца

**Г**то не внемлетъ хранить умъ свой, тотъ не можетъ быть чистъ сердцемъ и сподобиться зръти Бога. Кто не внемлеть, тоть не можеть быть нишъ духомъ, ниже можетъ плакать и рыдать, или быть кротокъ и смиренъ, или алкать и жаждать правды, или быть милостивъ и миротворецъ, или изгнан правды ради, и вообще не можно стяжать другія добродътели инымъ образомъ, точію симъ вниманіемъ. И тако начало нъсть ино: точію умаленію страстей, которыя не умаляются инымъ въ душъ образомъ, точію храненіемъ сердца и вниманіемъ. Отъ сердца бо исходить, якоже глаголеть Владыка нашь, помышленія злая, скверняющая человѣка<sup>2</sup>, и тамо требуется храненію и вниманію. Святилище истинное есть и прежде будущаго житія, еже безъ помысловъ сердце, дъйствуемо духомъ: вся бо тамо совершаются и глаголются духовив. Свойственно есть молитвв, еже со благоговъніемъ стати и умиленіемъ, и болъзнію душевною со исповъданіемъ согръшеній

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мф. 10, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Конец письма отсутствует.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В рукописи оставлено место для одного слова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Мф. 15, 19.



и воздыханій безгласными: таковая бо молитва пріятна есть Богу, молитва бо есть отложеніе мышленій<sup>1</sup>.

### О лъствицъ чистоты

безтълеснаго **Т**истота есть безтълеснаго естества полученіе, чистота есть домъ Христовъ вождъленный и небо сердце земное. Чистота есть естества паче естественная, выше естества по отверженію чисть есть, который желаніемъ желаніе отринуль, и огнь вещественный - невещественнымъ огнемъ угасивый. Цъломудръ есть, который и въ самыхъ снъхъ ни единаго же пошествія помысла или прем'яненія отъ крѣпкаго его устроенія или вниманія ощущаяй въ себъ, что по естеству. Цъломудръ есть, который совершенное нечувствіе о различіи тълесъ всегда имъяй, т.е. взглянуть на мужчину, не трактуй его, какой у него составъ, а ту минуту во ум'в разсуждай: рабъ Божій Бога ради сотворенъ, не мое дѣло разсуждать, зубы разбойницѣ выбью. Умственнъ въдай – огня огнемъ не угасишь, но водою и единымъ гляденіемъ пива не выпьешь, а однъ чувства разслабишь, моровую язву откроешь, отчего негодованія Божія постраждешь, и безгодною смертію въ живомъ гробъ сама себя заключишь, полънилась, крови не пролила, Духа Святаго лишилась.

<sup>1</sup> См.: Прп. Нил Синайский «Слово о молитве»: «Не возможешь молиться чисто, если связан ты делами вещественными и возмущен непрестанными заботами, потому что молитва есть отложение помышлений».



О любезнейшая, всякая о Христъ сестро, вникни въ вышеписанная, и прослезися горько, чего ты за малодушіе малъйшая лишаешься: сердце дъвическое чистое, домъ Христовъ вождъленный, и небо, сердце, земное. Совътую тебъ, почтенная, отсюда взять при Божіей помощи вниманіе, и разсуждать, и обучаться стыдливости умной брани, скоро узришь славу Божію, помогающую тебъ.

#### Очистотъ

Да никтоже, которые чистоту исправили, себъ таковая стяжанія вмъняетъ, якобы онъ своимъ подвигомъ и вниманіемъ въ таковую мъру пришелъ, и стыдливость на самомъ прилогъ стяжалъ, и сердце отъ гръховнаго плъна чувствительно свободилъ. Естество бо побъдить отъ невозможныхъ есть; а идъже естеству побъда бысть, тамо выше естественныхъ познано бысть. Смири себя и изливай душу свою предъ Господемъ, ту не коснется безъ заслугъ даръ Божій твоего сердца правое разсужденіе, умственная стыдливость. Начало убо чистотъ есть неслагаемъ помыслъ, и безобразныя истяцанія; великъ убо сей, который осязаніемъ безпристрастенъ; болѣе же, иже отъ движенія вреднаго пребывъ безъ напасти и побъдивъ огненное видъніе помышленіемъ доброты горнія. А иже того прилогъ во всемъ уничтожилъ, или противоръчіемъ отогналъ, аще и во плоти есть, но убо изъ гроба воскресъ; аще се есть истинное чистоты знаменіе, еже безъ пошествія помысла быть въ сонныхъ мечтаніяхъ. Се всяко, уставъ



блуда, еже истицанія не пріимати, бдящу помышленьми.

Почтенныя мнѣ о Христѣ, радоватися о Господѣ сердечно желаю, поздравляю съ праздникомъ Преобразившегося на горѣ Христа Спасителя, да дастъ и намъ благодать Святаго Духа — правое разсужденіе, восходить на гору сердечнаго смиренія и обучаться умственной стыдливости предъ Господемъ всякаго грѣховнаго порока, за что будемъ достойны близости Господа и быть участницами въ славѣ Божіей, гдѣ не имѣется ни болѣзней, ни воздыханій, но радость безконечная и сладость неизреченная.

О почтенныя мнѣ о Христѣ, совѣтую вамъ, сжальтесь надъ своимъ состояніемъ, да насилуемъ себя, и принуждаемъ, и обучаемся удалять отъ себя всякой порокъ, противный благости Божіей, а особливо злаго корня яростной части, которая всѣ наши прочія добродѣтели, аки сильнымъ пламенемъ, пожигаетъ, а притомъ начинать и начало класть съ сего время



блюсти умъ и хранить сердце отъ прилоговъ вражіихъ, за что удостоимся въ высокотворной добродѣтели именоваться: чистіи сердцемъ узрятъ Господа<sup>1</sup>. Да поможетъ вамъ Господь Богъ во всѣхъ вашихъ добродѣтеляхъ успѣшность при благомъ разсужденіи достигнуть онаго благаго конца. Ежели удостоилъ васъ Господь Богъ пріобщеніемъ Св. Таинъ, радуюсь всѣмъ сердцемъ и душею, и поздравляю васъ <съ > обновленіемъ и очищеніемъ отъ недостатковъ внѣшняго человѣка и освященіемъ души и тѣла. Теперь одна цѣль осталась — полагать начало кълучшему.

А за симъ вручаю васъ Милосердной Небесной Царицы. Она на васъ, аки на младенцевъ, будетъ взирать неусыпающимъ окомъ, а вы въ своихъ нерѣшимостяхъ кричите къ Ней безпрерывно: «Не покинь насъ сирыми». Скоро узрите заступленіе, да помянетъ Господь Богъ любовь вашу о Христъ. Жаждущій спасенія вашего І < еромонахъ > В < асилій > .

30 Генваря

¹ Ср.: Мф. 5, 8.



та научить», и безмолвное ухо всегда Таинства Божія слышить.

Пресердечно радуюсь о ея произволеніи, даруй Богъ, чтобъ сіи расположенія усугубились и паче, ибо бываетъ доброе намъреніе со отлогательствомъ не исполнено, хотя благо начало, но непотребенъ конецъ. Угодники Божіи мірскихъ на двъ части раздъляють, первая немощнымъ или нежелающимъ такъ совътуютъ въ честном супружествъ или во святомъ и дъвственномъ безженствъ, ибо сіи до своего произволенія даръ Божій приносять дъвство и чистоту сердечную. Спроси ея юность, что для нея пріятнъе илюбезнъе понравится – честное ли супружество или святое и дъвственное безженство, прямо въ ликъ небесныхъ дъвъ, посылаетъ или объщаетъ ту почесть или блаженство получить, которыя сохранять дъвичество, да и наименованія ее не безъ промысла Любовь, ибо любовь Самъ Богъ, пребываяй въ любви въ Бозѣ, пребываетъ и Богъ въ ней по имени ея святомъ, и дъвственная жизнь прилична, какъ и пріятно сіе дъвушкамъ будетъ на таковую юную розгу виноградную съ плодомъ носящую гроню, всякъ совоспаримъ, почтенность припишетъ.

...двумъ господинамъ работать невозможно<sup>1</sup>, для чего угодники Божіи и сов'втуютъ намъ для успъшности нашего спасенія трехъ винъ блюстися: видънія, слышанія и глаголанія неполезнаго или неподнужнаго касающегося, ибо ниоткуда больше брани, и искушенія, и гръхопаденія, какъ не отъ мыслей. Навидавши, наслышавши, напразднословивши вотъ намъ и званые гости, и посътятъ на постелку, а мы съ любовію угостить сердечнымъ совътомъ, и присмалившись, аки смола, на другую ночь еще ближе и знаніе приближится, напитавше млесердечнаго совъта, чрезъ что посветь и свмя лукавое нашемъ, и принудитъ выполнить неудобную дружбу, противную Богу. Для таковыхъ-то опасностей желающіе святую и дъвственную жизнь совътуютъ трехъ винъ бъгать, удаляться о сохраненіи себя всъхъ исполиновъ, безъ дальнаго подвига побъждаетъ брани, и всякія искушенія, особливо плотскія, для чего всв святые ублажають безмолвіе: «Сиди, глаголять, въ келліи твоей, и всему тя <sup>1</sup> Ср.: Мф. 6, 24.



О красна и прилична зѣло та бѣседа, гдѣ лице дѣвическое покрывается стыдливостію и сердце исполняется дѣйства, и сердце таковыхъ именуется вторымъ небомъ, а гдѣ небо, тамъ и Христосъ вселится, о юная любовь о Христѣ, совѣщавая тебѣ купити злато¹, да обогатишися имъ, т.е. премудрость небесную, урани сердце свое безпрерывною жадностію бысть <въ>расположеніи, хранить дѣвство, чрезъ что вліетъ въ сердцѣ твоемъ огнь небесной и никогда не угаснетъ, онъ силенъ одинъ твои мысли просвѣщать.

А о правилѣ изволите вопрошать, на то нам Апостолъ совѣтуетъ: «Непрестанно молитеся»², – а на другомъ мѣстѣ: «Хошу умомъ моимъ рещи пять словесъ, нежели тьму языкомъ, т.е. Господи Іисусе Христе, Сыне Божій помилуй мя», а преподобный Исаакъ³ увеличиваетъ: что выше и крѣпче сего оружія ни на небѣси, ни на земли не обрящеши на побѣжденіе бѣсовъ. Іоаннъ Лѣствичникъ совѣтуетъ: Іисусова молитва, чтобы спала съ



нами, на другомъ местъ: Іисусова молитва да соединится дыханію твоему, тогда познаеши пользу безмолвія, и еще угодникъ Божій напоминаетъ, что за монахъ или послушникъ, что правила своего не держитъ, вопрошаетъ каковаго, т.е. молитвы Іисусовой дѣло въ рукахъ, а молитва во устахъ, и глотай Господа, т.е. твори молитву Іисусову со всякимъ дыханіемъ, а онъ тебя поглотитъ Духомъ Святымъ.

Пріуготовленіе къ молитвѣ: имѣй вѣру ко игуменіи и ко всѣмъ сестрамъ, и любить всѣхъ, и держать умственное самоукореніе предъ всѣми сердечно, а не краемъ языка: сіе рабы Божіи, а ты кто, землю опоганила и воздухъ осквернила. Сія жертва Господу Богу пріятна, духъ сокрушенъ, сердце смиренно, а особливо стараться должно во время всякаго моленія блюсти умъ и хранить сердце отъ прилоговъ мысленныхъ, помнить всегда и замѣчать, какіе бы помыслы ни были: не вѣрь, сущій облокъ и обманъ, бѣсъ приходитъ и старается, чтобъ обольстить пріятностію того помысла, и молитву замѣшать, и съ помыслами неполезными совѣтовается. За это насъ Спаситель укоряеть:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В рукописи оставлено место для 1 слова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1  $\Phi$ ec. 5, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В рукописи оставлено место для 1 слова



мнози любятъ краемъ языка чтутъ¹, а не сердцемъ, что еще отъ юности видълъ или искусомъ касался, то обнимаетъ и сердцемъ привязывается, ни тепелъ, ни студенъ, имамъ тебя изблевати. Для чего угодники Божіи и совътуютъ намъ помыслы отгонять молитвою Іисусовою, помолись съ отложеніемъ помышленій и поставь умъ свой глухъ и нѣмъ къ совѣтованію мыслей, хотя и приходятъ помыслы и задаваютъ во умѣ, но не должно въ разглагольствіе входить, а отражать молитвою Іисусовою.

Іоаннъ Лъствичникъ учитъ: Бей ратника именемъ Іисуса Христа, отбивай младенцы твои о камень, т.е. съ молитвою. Младенцы дотуда бываютъ, покуда и сердце не узнало, и очень легко и скоро можно отогнать, а ежели запустишь и разлънишься до сердца, тогда кровь надо пролить, тогда отгонишь, ибо сердечнымъ млекомъ, совътомъ кръпкимъ его устроила, сказано гдъ, погубльшимъ сердце, т.е. отдала сердце свое постояльцу, блудному бъсу и хозяинъ воли не имъетъ, хотя и случится, гость пріъхалъ, но непріятнаго прежде впустила въ самое спалое сердечное спокойствіе. Горе той

душъ, и плачь будетъ, егда Господь восхощетъ посътить ту душу и вселиться въ нее, и внялъ неусыпающимъ окомъ Своимъ, въ сердцъ нашемъ нътъ мъста, занято любимому гостю, тогда скажемъ: «Увы, увы, душе моя, лучше бы мнъ не родиться, нежели сердцу моему бытъ хлъвиною и мерзостію исполненною».

Олюбезнъйшія мнь о Христь, всь вы, которыя имъете ревность и усердіе ко успъшности вашего спасенія, простите меня во всемъ, что вамъ иногда отъ прочихъ наслышавши напоминаю, а самъ вълъности и нерадъніи нахожусь; пролейте усердное моленіе свое за меня, помолимъ благоутробного Господа, пожелаемъ себъ и пождемъ своего спасенія, и при Божіей помощи положимъ начало во всемъ, во-первыхъ, прочитанія писанія, обучаться молитв'в Іисусовой, им'ть въру къ начальницъ и всъхъ любить умственно, обучаться блюсти умъ и хранить сердце отъ оскверненія неподобныхъ мыслей, и обучаться какъ наружно, такъ и внутренно смиренію, ни съ къмъ не спорить и не противоръчить ни въ чемъ, и аще спонудимъ себе тако, въренъ Господь Богъ с нами худъйшими рабами милость Свою и не лишитъ насъ, дастъ даръ, благодать Божію,

<sup>·&</sup>lt;del>\*\*\*</del>

¹ Ср.: Мф. 15, 8



правое разсужденіе, како поб'єждать брани и искушенія, и улучить усп'єшность ко спасенію, вспомогательства вашего сердечной желатель I<еромонахъ> B<асилій>.

Внимаемъ себъ, еда какое узкимъ путемъ и прискорбнымъ обнищавшеся идти, пространный же держаще, заблудихомъ. Кто не внемлетъ хранить умъ свой, тотъ не можетъ быть чистъ сердцемъ и сподобиться зръть Бога....

Бога ради, больше всего бѣгайте бѣседъ, а больше учитесь молчать, отъ чего слѣзы и молитвы самоукоренія скоро откроются. Твори молитву легонькую: «Боже, очисти мя грѣшную». И это хорошо: «Сыне Божий, помилуй мя, Христе мой, храни мя, или якоже хощеши, спаси мя, и якоже вѣси, помилуй мя». Бога ради, злобы ни съ кѣмъ не имѣй, когда это сохранишь, то милосердіе Божіе будетъ во вѣки вѣчное съ тобою. Возмись-ка поплотнѣе за умное трезвеніе, въ скорости свѣтъ и радость снидетъ въ душу твою.

# Утъшительное посланіе преподобнаго старца ко изнемогающей отъ печали и унынія

Почтеннъйшее мнъ о Христъ чадо (имя рекъ), радоватися о Господъ сердечно желаю. Пущенное отъ васъ письмо получилъ, въ коемъ почто тако унылая (имя рекъ) и малосильная, безгодно сътуешь и скорбишь писаніемъ ко мнъ, и тамо убоящася страха, идъже не бъ страхъ¹. Неужели ты изгладила изъ памяти обнародованія Источника всъхъ благъ дателя Отца Небеснаго. «Нъсть гръхъ, побъждающь человъколюбіе Божіе, не до конца гнъвается, ниже въ въкъ враждуетъ»², но той гръхъ судится непризнательный и при смиренной душъ нераскаянной.

Припомни и сіе, что чрезмѣрной употребленной не посильной подвигъ, не по правому разуму, уныніе наводить, и непріятное сердцу огорченіе и помрачительность, и не просвѣщеніе въ дальновидности праваго раз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пс. 13, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Пс. 102, 9.



судка дълаетъ; отчего приключается разлъненіе и тупость ума видъть настоящую потерю въ самомъ себъ.

О жалостная наша о Христъ сердечная знакомка, любимая всъмъ, неразчетистая (имя рекъ): по сей части мы тебя любимъ, что ты хотя и малодушна, но имъешь желаніе получить спасеніе. Однако одной въ тебъ цъли нужной недостаетъ, лъниво въруешь и мало житію Христову подражаешь, т.е. сердечному смиренію, умственнъе себъ ко оному не насилуешь, для чего тебъ и совътую взять вспомогательство на умягченіе твоего чугуннаго сердца, дабы оно тебъ покорялось скоро, пробудись немедля отъ сна неразумія твоего. Открый ко Господу путь твой и положи на Его правосудіе свои недоумънныя довъренности, закричи къ нему сердечнымъ языкомъ: «Iucyce, Iucyce мой Сладчайшій, Премилосердый Господи, Ты мой Отецъ и мать, сжалься надо мной худъйшею, и всего свъта слабъйшею и малодушною; не покинь и не погуби погрязшую во глубинъ смрада, и не вниди въ судъ со мною, чрезмърною досадительницею Твоему Величію, и что сотворю и къ кому прибъгну, токмо Искупителю моему



и Создателю, для чего изливаю душу мою предъ Твоимъ милосердіемъ. Воззри, о Боже мой, Іисусе мой Сладчайшій, неусыпающимъ окомъ Своимъ, и коснись перстомъ благодати Своея недостойнаго моего сердца, помилуй, Премилосердый Господи, помилуй, и не отринь убогой моей просьбы. Ты, сильный величествомъ Своимъ въ милости и благій въ крѣпости, во еже помогати и утъщати вся уповающія на Тя. Я худъйшая, послъдняя изъ тварей, малъйшая бездушная мошка, увърена, что Твое правосудіе скоро на услышание и близко всъмъ сердцемъ призывающимъ Тя. Твое высокотворство и благость Божія не погнушалась со грѣшники и блудницами всть и пить, въ каковой надеждв и я осмъливаюсь, прегръшница по всъмъ, превосходная всъхъ тъхъ, молю и прошу Твою великую и сильную благость, подаждь ми, Святъйшій, Твой даръ – благодать Св. Духа, правое разсужденіе, противъ всѣхъ Твоему величеству досадительныхъ моихъ пороковъ, по всъмъ обстоятельствамъ умственную стыдливость въ душъ и сердцъ. О Боже мой, Іисусе мой Сладчайшій, награди меня унылую симъ высокотворствомъ, да узрю свътъ Божій въ душъ



моей, который никогда не угаснетъ отъ меня».

Еще тебъ напомяну, о любезная наша о Христъ (имя рекъ), како ты груба и немилостива къ своимъ сердечнымъ любителямъ, которые гляденіемъ своимъ на твое малодушіе уранены всегда и поражены душею и сердцемъ, и почасту отъ жалости проливаютъ капли слезъ къ могущему установить твои слабости къ лучшему. О како ты, неразсудная (имя рекъ), не уранишь своего сердца бользновостію и сожальніемъ за малое внъшнее пристрастіе, теряешь и лишаешься въчнаго покоя и пребыванія, идъже нъсть болъзнь ни воздыханія. Разсуди и размысли, да егда откроетъ Господь Богъ праведный Судъ Свой, и всъ любящіе тебя сердечно предварять благоугожденіемь, и будуть восхищены на облацъхъ въ срътение Господне на воздусъ, тогда любимые тебя не закоснять исканіемъ съмо и овамо осмотръть и не узрятъ, какой откроется тогда вопль, плачь и воздыханія, увы, увы и горе лишившимся милой намъ (имя рекъ). Но сердечные любители не замедлятъ возопіть къ Сердцевѣдцу: «Господи, Господи долготерпъливе и многомилостиве, услыши нашу молитву и воздыханіе, яви намъ милую



(имя рекъ), въ коемъ она пребываніи находится». Но Господь скоръ на услышаніе, благоволить ангелу Божію, отпадшую оть лика благоугождающихъ, бъдную, несчастную (имя рекъ), показать. Гдв же она? - Въ несчастномъ положеніи на землъ, аки заблудшая овца, или лучше и приличнъе сказать, аки птица безъ крылъ, отставшая отъ стада своего летъніемъ: ахъ, наша милая (имя рекъ), какъ ты несчастлива, тогда-то не такія слезы будешь проливать, какъ при мнв въ монастырв. И мнъ и понынъ вспомню, жалостію ураненъ бываю, тогда всею внутренностію закричишь: «О горы, горы и холмы, послушливые Своему Творцу, падите и покройте мое ничтожество, да не растоплюсь, аки воскъ сожалѣніемъ и отлуч < еніемъ > обътованія Божія и любимыя моей дружины».

Просимъ тебя за симъ всѣ любящія тебя, наша милая (имя рекъ), внимай себе отселѣ, и полагай начало кълучшему. И аще узримъ тебя любезную успѣвающую, возрадуемся о Господѣ и воздадимъ Его правосудію моленія, да избавитъ тебя Господь Богъ Своею благодатію отъ всѣхъ искушеній и сотворитъ тебѣ пребыва-



ти участницею Своею благодатію въ Царствіи Небесномъ. Спасенія вашего жаждущій I<еромонахъ> B<асилій>.

8 Февраля

Бога ради, старайся противъ духа унынія. Что бы ни случилось, старайся скорве съ надеждою воскликнуть и возстенать сердцемъ ко Спасителю: «Милосердый Господи, прости меня, прогнъвавшую Твою благость, и вниди въ оскорбленное мое сердце, и въ помраченную мою душу, и просвъти очи рабы твоея Твоимъ неизреченнымъ радованіемъ. Подаждь мнъ непотребной рабъ Твоей, смиреніе, и благое разсужденіе, и любовь къ Единому Тебъ Пресладкому и Прелюбезному моему Іисусу, даждь ми, Господи Іисусе, Единаго Тебъ всегда въ сердцъимъти и не выгонять Тебя скверными помыслы». Бога ради, внимай себь, удаляйся отъ всъхъ пагубныхъ винъ, помни слово св. Отецъ: удаляясь малыхъ винъ, въ великая не впадеши. А отчаянному помыслу отвъчай: «Нъсть гръхъ, побъждающъ человеколюбіе Божіе», сознавай свой гръхъ, лучше пользующихъ весь міръ.



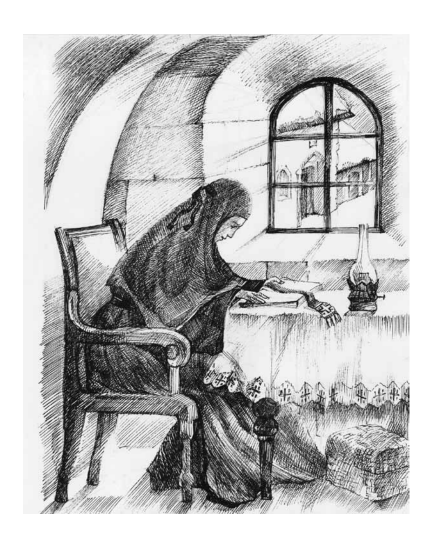
Такъ-то и ты, любезная о Христъ, смиряйся умственно на всякую минуту, не токмо недостатки загладишь, но и со Ангелами водворишися.

Богомъ тебя прошу, внимай своему спасенію. Опять какое страшное время настаетъ на Россію, больше всего молчанію и смиренію обучайся и молитовку безпрестанно имъй. Преподобный Исаакъ пишеть: «якоже рыба безъ воды умираетъ, такъ и душа умираетъ, оставивши молитву». Безстудной дерзости и смъха, какъ смертоноснаго яда, бъжи, за тобою больше всъхъ пороковъ эта ошибка, во всемъ нътъ умъренности, въ радости безмърна рада, а въ печали безмърно унываешь. А надобно не по своей вол'в жить, а по вол'в Божіей, за все благодарить Бога и Его всемогущество. Еще препод. Исаакъ пишетъ: «Лучше со зміемъ имъй содружество, нежели со юнымъ не по Бозъ, какъ смертоноснаго яда, бъжи и разговора, кошунства съ юными, особенно къ кому сердце влечетъ». Тебъ надобно непрестанно плакать не глазами, такъ сердцемъ, помнить непрестанно часъ смертный и муку въчную, а больше всего воображать, какъ ты Христа распинала. И это помнить, что последнее время настало, съ чемъ



мы явимся, не довольно мы грѣшные, но и святые не были въ радости въ семъ вѣкѣ, а всегда жили въ скорбяхъ и гоненіяхъ, и непрестанно плакали и утѣсняли плоть свою, которую наименовали врагомъ Богу, а въ будущемъ непрестанно возрадовались нескончаемою радостію. А здѣшнія наши благополучія, какъ минута передъ мѣсяцемъ. Исаакъ Сиринъ пишетъ: «лучше умереть отъ перелома тѣла, нежели жить въ лѣности; кто погубитъ душу свою въ семъ вѣкѣ Мене ради, тотъ въ будущемъ спасетъ ю»¹.

Богомъ тебя прошу — непрестанно твори молитовку, старайся, чтобы дыханіе не проходило безъ нее, такъ блюди свое сердце, какъ приставники царскихъ вещей караулятъ. А мы потщимся Небеснаго Царя домъ караулить, а Онъ въ тысячу разъ постарается скорѣе наше сердце посѣтить. Тогда твоя душа возрадуется, и вся, аки воскъ, растопится, и слезы, аки рѣки, потекутъ, а слезы именуются обрученіе со Христомъ и указъ съ небеси. Ежели будешь молчать, тогда таинства тебѣ откроется, и молчаніе всему научитъ.



¹ Ср.: Мф. 16, 25.

Любезная сестра, спасайся о Господъ и радуйся въ славу имени Его. Пишешь, что я къ тебъ мало пишу: многоглаголаніе не есть спасеніе. Я бы и тъмъ былъ доволенъ, ежели бы ты и это дъломъ исполнила, краткія мои строки или еще короче. Тверди: рѣхъ, сохраню пути моя, еже не согръшати ми языкомъ моимъ. Еще же помни непрестанно: согръшилъ еси, умолкну, заглади порокъ свой, смирихся, и спаси мя. Часто въ сихъ словахъ поучайся: «Боже, милостивъ ми буди и прости ми блудную за имя Твое святое». Еще сіе говори: «Терпя, потерпъхъ Господа и внятъ ми, и услыши молитву мою, и возведе мя отъ рова страстей моихъ и отъ бренія тины. Что воздамъ Господеви о всѣхъ, яже воздаде ми»<sup>1</sup>.

Читай Исаака Сирина, полезнъе въ свътъ его нътъ, поучайся наединъ молитовки и чтенію, бъги какъ огня, такъ и народу, а больше всего наединъ учись съ воздыханіемъ поплаковать. А всему начало молчаніе и себя укореніе, ты старайся всъмъ служить, а не за тобою чтобы всъ

ухаживали, сколько-нибудь отъ сластолюбія отгребайся, оно начало всему злу, чрево не насыщенное, и молитовка слаже идетъ, и помыслы лучше замѣчаешь, и слезы отдвигнутся скорѣе, а чреву насыщенну, помыслы блудные обуреваютъ, и сонъ, и дерзость безстудныя.

Больше писать нътъ время, и совъсть запрещаетъ, что самъ въ калъ погрязлъ, а вамъ за едину любовь предлагаю. Господа ради непрестанно молись о мнъ падшемъ.

2 Апръля

 $^{1}$  He. 39, 2-3; 115, 3.



### Общіе совѣты

Почтеннъйшая моя, радуйся о Господъ! За писаніе и за присылку холста, фруктовъ, крупокъ благодарю премного, ты какъ святая умственно знаешь, что мнъ нужно, тогда чулочки, а теперь рушникъ мнъ такой надобенъ, имъ лучше утираться, нежели тонкимъ.

А что изволите объявлять, что вы отрадно живете съ келейницами своими, и ежели бы-де какая чужая постепеннъе, я бы иногда съ нею время раздълила о успъшности спасенія, сіе нужно, святыя Отцы пишутъ, держали при себъ степенныхъ келейниковъ вотъ для чего, чтобы-де иногда не разлъниться, а то думаешь, какъ тебъ не стыдно, келейница будетъ тебя осуждать: «Вотъ какая монахиня лѣнивая», - по сему и л'яность пропадаетъ, стыдяся хоть келейницу. А что отрадно живете, больше сіе исполняй смиреніемъ, блажи всехъ умственно, что лучше меня и святъе всъ, а когда кушаешь или чаекъ пьешь, держи при семъ апостольскій сов'ять: вся во славу Божію творите, то есть помолися, хотя три поклона поясные съ сею молитвою: «Милосердый Господи, благослови меня малодушную чайку напиться». Напившися, паки: «Благодарю Тебъ, Отца Небеснаго, что Ты мою плоть немощную подкръпилъ». И ежели въ разумъ будешь всегда такъ Его Высокотворство умственно отъ всего сердца благодарить, узришь скоро даръ Божій: самодвижныя слезы, посъму что Господь Богъ всегда сердца и утробы испытуетъ, а дочку Христову награждаетъ пищею духовную, все во славу Божію творити.

А что иногда представляется во умъ, что я худо живу по своей воли необщее житіе, а переселюсь въ другое, - сіе не отъ Бога, а отъ врага, гдъ Богу угодно и на пользу пребываніе, тамо врагу противно, мысленно всегда колебаетъ и смущаетъ, и замъть, въ келліи мало сія приходитъ, а все въ церкви, самая сущая бъсовская брань и смущеніе, а Ефремъ Святый сов'ятуетъ: «не ищи ни Рима, ни Герусалима, а седя въ спомогательномъ мъстъ, и терпи, и Господь дастъ все, по твоему вкусу будеть», гдв нынв сыщешь общее житіе – ни в Саровской, ни въ Бълыхъ берегахъ, ни въ Софрониевой, ни въ Глинской, когда же въ мужескихъ монастыряхъ нигдъ нъту, кольми паче въ немощныхъ сосудахъ – въ дъвичьихъ монастыряхъ.



Вы скажете въ Арзамасъ общее собраніе четыреста пребывающихъ, тебъ ли тамо помъститься, надо и одинъ праздникъ сколько пудов рыбы, какъ тамо воспитаннымъ такую пищу всть все-таки себв для келейки припасають, а тъ бъдные ропшуть, и Ефремъ Святый говорить: «Древо имъеть, на мъсто пересаждаемое почасту, засыхаетъ совсъмъ», по всъмъ частямъ женщинамъ переселяться съ мъста на мъсто неуспъшно, иное дъло мужчина, вы же тепериче имъетъ старицу, которую въ нынъшнее время святую не отыщешь. Сказано: «Другъ другу исповъдуйте согръшенія, и тако исцъляете» і. Какой помыслъ пришелъ, той же день и бъжи, помолись Господу Богу за нее прилежно и пріиди съ в'трою, и открой, върно, Господь даетъ ей правое разсужденіе ръшить справедливо. Вотъ чрезъ что во тьмъ неразумъя не будешь пребывать, для чего обнародовано: «Горе единому и во мнозъ совътъ спасеніе»<sup>2</sup>, но не со всякимъ, а къ кому имъешь довъренность. А вы хотите по своей волъ жить, что вамъ вздумалось, ибо своя воля паденіе,



а заупрямится на свой разумъ положиться, падетъ падежемъ великимъ, а кто совътуется съ маткою, тому извъстное спасеніе — совътую тебъ нудися на Христово житіе, быть кроткою и смиренную сердцемъ, угодники Божіи трактовали, почему узнаете кто будетъ: свята и праведна, отвъчали другія святыя, которая монахиня, на кого ни взглянетъ или встрътится, во умъ своемъ отъ всего сердца праведными почитаетъ, сія святая и праведная, Христово житіе стяжала, смиреннымъ сердцамъ отворено Царствіе Божіе, помолимъ благость Божію, чтобы намъ положить начало обучатися сердечному смиренію, всегдашній спасенія вашего желатель Іером онахъ > Василій.

Почтеннъйшія мнъ о Христъ А. и М.! Спасенія желаю.

Я слава Богу о всемъ благополучно возвратился и Антону увольненія <1 слово нрзб> увъдомился, что М. А. переселилась во иной въкъ, да не лишитъ ее Господь Богъ участни-

¹ Ср.: Иак. 5, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср.: Притч. 11, 14.



цею пребывать въ славъ Божіей. Я сумнъваюся на двоя и думаю, хотя келліи приготованы, а не утверждаю, что деньги взнесены были въ Съвскомъ монастыръ для А. Г., дай Богъ, чтобъ такъ было, что ей вся благая и спасенная объщають, то на оное обнадеживаться несносно только бъ лишь замануть, игуменія по своему повъдуеть, она и скажеть, для чего тому человъку не пріъзжать для пользы; но конецъ неудачной будетъ.

Вы, А. Г., толкуете, хотя и задатку дали соть пять, можно оставить, и накланяйте Г. Н., чтобъ какъ можно къ вамъ переселиться въ Борисовскую; и ежели бы можно, наклоняйте М. и В., чтобы онъ имъніе ваше взяли и погодно по нему платили. Какъ можно уговарите, что А. Г. съ собою, а N. Г. проводилъ бы васъ до монастыря; а она у васъ погостила бы, можно старую управительшу уговорить или другую соседку ея, чтобъ отдали для А. Г. келліи, и ко мнъ завхали бы, думаю, что отецъ игуменъ и меня съ вами отпуститъ, и мы тамо управителя попросить получше, чтобъ позволилъ келліи и для А. Г. построить, я думаю такъ: гдъ два или три во имя Господнъ собрались, тамо Христосъ посредъ



васъ Одну истопленку сдълать, чтобъ одну душу имъть; и кушать вмъстъ весьма бы добръ было, а я покуда Господь живъ буду, то какъ не вздумаете или во мнъ потрафится надобность, тогда А. Г. въ свою деревню пошлетъ письмо, что мнъ пару коней дали, и я могу чрезъ время ъздить. А въ Съвскомъ мнъ съ нею никакъ не можно время раздълить, вы извъстны, какъ матушка игуменія долговидна, склоняйте Ник. и Вас., чтобы они на семъ совътъ остались.

Почтеннъйшія мнъ о Христь Ан. Г., вы одни безъ Ан. и Мат. въ Съвской замързнете, что вамъ мъшаетъ у своихъ годочикъ погостить, хотя и тъсненько на первой случай будетъ, но я върую, что вы обрадованы будете мною.

А. Г. и ты, мат., прошу васъ и молю, всѣ силы употребляйте, какъ можно внимайте своему спасенію — помните лучше не обѣщаться, нежели обѣщану быть и солгать, — ибо погубитъ Господь глаголющая лжу — вамъ теперича случай пребывать у В. Г. — справляйте себе возможное по силѣ своей правило, всею душею моею желаю, ежели Ан. Гав. къ вамъ пересели-

¹ Ср.: Мф. 18, 20.



лася, отца Софронія прореченіе сбылося, онъ всегда говорилъ: должно А. Г. дождаться материны смерти, а я какъ взглянулъ на М. А., мнѣ лице ее полумертвое показалось, и думаю, что скоро умретъ, и кажется, А. Г. помянулъ намъ, или пожалѣлъ, чтобы не перепугать. Не взыщите, писать не могу больше, мѣсяцъ цѣлой проѣздивъ, сильно растроился, пишите, пожалуйста, по первой почтѣ о А.Г. и о себѣ, у насъ от. Палладій¹ во игумены произведенъ, скоро будетъ и архимандритъ. Отца Серафима попросите, чтобъ чрезъ васъ кувшинчикъ скляной прислалъ и ложечекъ мелкихъ. Вашего спасенія жаждущий всегда Іером. Василій.

Сентября 28-го числа <1815 года>

Почтеннъйшая мнъ о Христъ, радуйся о Господъ. Премного вы меня своимъ писаніемъ обрадовали! что вы при Божіей помощи находитеся при правомъ разсужденіи, воздалъ мое моленіе правосудію Божію, что вы безъ всякой

перемѣны хотя меня отецъ Серафимъ письмомъ увѣдомлялъ, что вы на Покровъ у него были и объяснялись, что по всемъ частямъ въ Борисовкѣ мирны, но то душу мою безконечно смущало; что обѣщалися въ Глинскую заѣхать, но ни слуху, ни послушанія, страшная меня горесть угнѣтала недоумѣніе и от. Парфеній крайнѣ горѣвалъ. Ахъ бѣда и горе! Говоримъ, видно, въ Сѣвскомъ уговорили, или у братьевъ осталась, а от. Парфеній говоритъ: «О Боже мой, много мнѣ жаль изъ живаго неба Борисовскаго отлучилась, потеряла себѣ». Какъ же ваше письмо показалъ, со слезами сказалъ: «Слава Тебѣ, Боже, слава тебѣ, овечка наша воскресла изъ мертвой».

За симъ молю тебя и прошу. Богомъ пожалъй

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Палладий (Белевцев), архимандрит, настоятель Коренной пустыни в 1815–1818 гг.

Парфений, иеромонах, настоятель Богородицкой Глинской пустыни († 1817). Из мещан, первоночально поступил в Саровскую пустынь, где принял монашеский постриг и проходил различные послушания. В 1892 г. вместе с саровским иеромонахом Иларием переведен в Коренной монастырь для учреждения там общежития подобного саровскому. В 1793 г. рукоположен во иеродиакона, в том же году — во иеромонаха. С 1798 по 1808 гг. проходил должность казначея и духовника «со всяким усердием». 1 мая 1809 г. определен строителем в Глинскую пустынь, где ввел общежитие. Заботился о должном благочинии церковного богослужения, чтения и пения. В 1817 г. удалился на безмолвие в Коренную пустынь.



мою съдину и послушай совъту, а какъ можно просись, не живи до пути. Ты знаешь, рыба, изверженная изъ воды, умираетъ, такъ и дъвственная чистота – едино видъніе міра можетъ и подвижника разслабить и страстемъ немощь задать аще прилучила; дъвственнику въ мірѣ жити, неизбѣжны сѣтей мірскихъ, не дъломъ, то словомъ умъ ея отъ видънія, отъ слышанія будетъ скверниться, потому испытывали глазами, слышаніемъ чужую злобу, прогнъваетъ таковый Господа, узришь на дълъ, какъ пріъдешь въ монастырь, въ годъ не изгладишь изъ памяти все и сонныя мечтанія будуть стужать. И от. Мак. пишетъ: «О госпоже, точно больна и я крайнъде сожалью отъ недоумънности, пожальй ея, увъдомь, что братія удерживають не очень». Не сомнъвайтеся, она очень расположена къ Борисовкъ, хотъла къ тебъ ъхать, но узнала, что не прівхала, – върно, она въ вашемъ монастыръ будетъ, и А. М. у насъ, уговаривай ихъ, лишнія провожаніе больше скорби, сдълай милость со мною, чтобы отъ такой встрвчи не скорбъла, сжалься со многими; и сестры умирають о тебъ. Жаждущий твоего спасенія Іеромонахъ

Василій.

Слава Богу, <...> моя келлія безподобная покойная, писать нъкогда, строеніе, хлопоты, много не додълано по наружности.

Почтеннъйшая мнъ о Христъ, радуйся о Господъ и благодареніе Ему приноси! Я наслышанъ отъ многихъ, что вы не по разуму не предложи себъ праваго разсужденія, угнътаете себъ чрезмърною печалію, что родительница ваша не умягчается дать вамъ свободу переселиться къ званникомъ Божіимъ въ монас-тырь, для тогоде сугубая и спомогательная успъшность хранить чистоту и цъломудріе удобнье. – Но кто смъетъ опровергнуть таковое расположение высокотворное, ибо обнародовано писаніемъ: сердце дъвическое чистое вторымъ небомъ именуется, сердце дъвическое непорочное чистое, маль сосудъ, да въ немъ Христосъ вмъщается. И Апостолъ именуетъ храмомъ Божіимъ и Духомъ Святымъ, живущемъ въ немъ, ибо испытатель сердецъ воздыханіе ваше слышитъ и намереніе

<sup>1</sup> Cp.: 1 Kop. 3, 16.



цълуеть, то въ таковой надеждъ взять терпъніе нътъ ли Промысла Божія, укосненіемъ вашей свободы силенъ Господь Богъ и каменное сердце сдълать вощанымъ. Пришедши времени, но помоляся Господу Богу о умягченіи сердца ея, напоминай ей не со отягченіемъ и усильностію, а смири себъ во умъ въ малъйшую мошку. И обливши ланиты свои каплями слезъ, отъ всего сердца припавши, цълуй ея сандалія и моли ея матернее благоутробіе, говори: «Прелюбезнъйшая моя матушка, сжалься со мною худъйшею, съ своимъ рожденіемъ, да не лишуся безгодно потеряніемъ здоровья и жизни». Ежели за симъ не благосволяеть, укори себя и говори въ мысли: видно, за гордость мою и не совершеніе смиренія не возвѣщаетъ ей Господь до времени, - терпи, а званія Божія не отлагай. Силенъ Господь и чугунное сердце умягчить, когда время будеть. А ежели матушкино благоутробіе будеть въ Орловской монастырь отпустить, послушай ее. А иногда вы будете разсуждать, что-де я слаба и чувствую чаходку, даже кровію кашляеть, но сказано: «Праведники не разсуждаютъ, каковою смертію умруть». - Звърь ли събсть или иное какое случится.



Но сего пренужно обучатися, что Спаситель обнародовалъ: «Научитися не отъ Ангела, но отъ Меня, яко кротокъ и смиренъ сердцемъ»<sup>1</sup>. Миренъ сердцемъ не то одно, что плотяною головою поклонися матушкъ или братцу, говоря: «Прости, виновата», - сіе смиренія внѣшняго христіанина, а не сердечнаго, оное только обученіе или приготовленіе, а внутренняго христіанина сердечнаго или христово житіе держащаго въ сихъ качествахъ состоитъ – взойти въ самаго себя, вообрази отъ юности всъ недостатки, которыми ты Христа Спасителя раздражала или гръховными пороками распинала, и смири себя по внутреннему человъку: мнъ ли оправдаться или верхъ брать предъ ближнимъ? Кто я? - Земля порокомъ отяготися, а небо непріятіемъ моимъ поступкомъ потемнело, хотя совсъмъ разобижена, насилуй себъ во умъ отъ всего сердца. Ты вину подала смущенію и проси прощенія, сей Христовъ ученикъ смиренъ сердцемъ, ему отворено Царствіе Божіе, обрящеть покой, и бываеть участникомъ Божіимъ. Второе особливо нудиться на первую заповъдь, о чемъ сказано: Возлюби Господа ¹ Ср.: Мф. 11, 29.



всемъ сердцемъ и проч. Всемъ сердцемъ – въ чемъ состоитъ? Не только отъ порока смертнаго удалить себя, но и умственнаго, при Божіей помощи стыдиться его. Таковымъ образомъ обучаться, по писанію отеческому, называется прилогъ, а просто сказать - первой помыслъ говоритъ умно и совътуетъ въ мысли вашей можно оное улучить, противное Богу. Сказано – сему первому помыслу или совъту нътъ похвалы и нътъ и укоризны, ибо естество естественнаго требуетъ. Но воставъ противъ онаго во умъ своемъ, умныя возжи - правое разсужденіе, размышляй съ собою и получишь, или ты младенецъ не разумъешь, что сей помыслъ цыганъкрадунъ старается украсть сердечную чистоту, будешь нужникомъ, а не храмомъ Божіимъ, ежели не улучишь сего порока и сердечнаго, симъ совътовъ подъявши изъ правосудія Божія руки отходятъ, сердце не испортилось, не судится гръхъ сей, выполняетъ заповъдь любить Господа Бога всъмъ сердцемъг, дочка Христова, не погубила сердца, а ежели паче чаянія допустишь леностію опорочить сердце, и тогда



исповъдай Господу Богу со слезами: «Виновата, Милостивой Господи, распяла Тебя вторично, не судити гръхомъ, аще палъ еси и восталъ». Прощай, краткое время. Жаждущий спасенія Іер. Василій.

¹ Ср.: Мф. 22, 37. ² Ср.: Мф. 22, 37.



Письмо старца Василия къ монахинямъ Магдалинъ и Александръ

розлюбленнымъ о Господъ сестрамъ матери **Ш** Магдалинъ и сестръ Александръ радоватися. «Терпъніемъ да течемъ на предлежащий намъ подвигъ, взирающее на начальника въры и совершителя Іисуса» [глаголетъ св. Апостолъ]. По письму Вашему, на 1-й вашъ вопросъ, что не исполняете дъломъ божественныхъ заповъдей и отеческихъ преданий и совътовъ и что о томъ прискорбна душа ваша, отвътствую. - За неисполнение евангельскихъ заповъдей дъломъ, кайтесь присно съ сокрушеніемъ сердечнымъ и молитесь Богу о прощеніи съ нам'вреніемъ исполнять, преступающій же запов'єди и о семъ не кающіеся – не возмогуть на Страшномъ Судъ Христовомъ извиненія и отвъты имъти, занеже заповъди святыя не трудами тълесными совершаемы бываютъ, но единымъ благимъ произволеніемъ душевнымъ. Запов'єди бо евангельскія равно всѣмъ православнымъ

<sup>1</sup> Евр. 12, 1.

христіанамъ, якоже монахомъ, тако и мірскимъ узакониль есть Христось, и всв могуть благодати Божіей, спомоществующей зъло, преудобно самымъ произволеніемъ душевнымъ совершати, и спастися. Заповъди евангельскія обдержательные сіи суть: любовь к Богу и ближнему, кротость, смиреніе, миръ со всеми, терпівніе, ближнему отъ сердца отпущати согръшенія, никогоже осуждати, ненависти ни на когоже имъти, любити враги, милостыни по силъ своей ближнему и душевиъ и тълесиъ творити, и прочія во святомъ Евангеліи заповъди Христовы написанные, отъ всего усердія своего понуждатися творити, а за преступленіе и неисполненіе каятися и сокрушатися сердечно, и жалъти, и слезно молитися о прошеніи съ намъреніемъ при помощи Божіей исполнять. «Еже бо врачьбы суть недужливому телъси, сie запов'вди суть въ странственной души» [глаголетъ св. Исаакъ]. Душа же нъсть еще здрава, не сохранившая заповъдей.

На 2-е – о гордости и самочиніи. Отв'ять: гордость есть страсть душевная, къ умственной части принадлежащая, и начинается отътщеславія [Л'яствица. 7 степ.]. Гордость рож-



дается отъ забвенія своихъ грѣховъ, гордость есть крайнее души убожество; и врачуется она заповъдію Христовою – смиреніемъ. Смиреніе же есть основаніе всемъ заповедямъ Евангельскимъ, и толь пренужно есть ко спасенію, елико дыханіе къ жизни человъческой; якоже безъ дыханія житіи невозможно, тако и безъ смиренія спастися невозможно. Внъшнее смиреніе, сирѣчь наружное, безъ внутренняго не толико успъшно, внутреннее деланіе смиренія сіе суть: имъть отъ всего сердца своего себя предъ Богомъ гръшна, и прахъ, и пепелъ, и хуже навозной кучи, и горша, и гръшнъйша паче всъхъ человъкъ, и низша и последнъйша паче всякого созданія Божія, и всегда себя предъ Богомъ въ тайнъ сердца своего укоряти и о всякомъ согръшении своемъ самого себя единаго, а не кого иного повинная имъти, сіе смиреніе есть благодать и даръ Божий, якоже глаголетъ Григорій Синаитъ въ 115 главѣ, и Исаакъ Сиринъ в Словъ 48-мъ. Самочиніе въ смиренномъ не имъетъ мъста, смиренный бо безъ вопрошенія никаких дѣлъ не начинаетъ.

На 3-е – что не можете носить отъ ближня-го оскорбительнаго слова. Отвътъ: О семъ



молю васъ прочести со вниманіемъ поученіе преподобнаго отца аввы Дорофея «О еже укоряти себе, а не ближняго» на 51-мъ листъ, а что о себъ худыя мнънія съ пренебреженіемъ, то в томъ же поученіи рече святый Дорофей сице: «темже приключается, якоже ръхъ и отъ преобиденія не смущатися кому; сіе же прославленная есть пагуба». – Кайтесь и молись о семъ, да помилуетъ васъ и избавитъ Господь отъ таковаго презорства.

На 4-е — что ожесточено сердце и слезъ никогда нѣтъ. Отвѣтъ: пишетъ св. Лѣствичникъ в 7-й степени: «Ежели слезъ у тебя нѣтъ, то для того самого плачь, а ежели есть, то сего ради болѣе плачь, что ты грѣхами своими изъ веселаго въ печальное привелъ себя состояніе». И св. Варсонофій глаголетъ: «Богъ нашихъ есть огнь, поядаяй всяку злобу, согрѣваяй и разжигаяй сердца и утробы, аще бо ощущаемъ студенность, сиречь жестокосердіе, призовемъ Бога и пришедъ согрѣетъ сердце наше въ совершенную свою любовь, не точію к Нему, но и къ ближнему». — И о помыслахъ. — Возложи на Бога всякій помыслъ, глаголя: «Богъ вѣсть полезное», — и почіеши, и помалу пріидетъ тебъ



сила, еже претерпъти.

О правил'я келейномъ, подобаетъ ли въ дванадесятые праздники и протчія нарочитыя дни совершать или оставлять? Отвътъ: въ дванадесятыя праздники, въ Свътлую седмицу и во всю Пятидесятницу до отданія Пентикостія въ двенадцать дней между Рождествомъ Христовымъ и Крещеніемъ, равно также въ каждое воскресеніе и субботу поклоновъ земныхъ ни въ церкви, ни въ келліяхъ не бываетъ, о семъ смотрите въ церковномъ уставъ, въ поліелеъ святыхъ и предпразднества Господскихъ, Владычнихъ и Богородичныхъ праздниковъ поклоновъ земныхъ въ церкви тоже не бываетъ, а въ келліи на произволеніи. Но молитва Іисусова никогдаже оставляется - и по четкамъ, и безъ четковъ непрестанно въ оной должно поучаться – никтоже бо на позорище выступаяй братися со зверми и сходить безъ меча, тако и монахъ безъ молитвы Іисусовой, яко воинъ безъ оружія на брань не исходитъ.

Въ заключеніи сего реку вамъ со св. Апостоломъ: «Блюдите убо, како опасно ходите: не якоже не мудри, но якоже премудри искупующе время, яко дніе лукави суть» [Ефес. гл. 5, ст.



15]. Усердно убо потрудитеся, возлюбленніи, въ послушаніи и отсеченіи своея воли, яко да обрящете многу любовь и покой, прежде бо еже достигнути кораблю пристанища, біемъ и обуреваемъ бываетъ отъ волнъ и бурей. Егда же достигнетъ, обрѣтается прочее во мнозѣй тишинъ. Уразумѣйте глаголемое, и сохранити, и вся вышереченная словеса въ память соблюдайте, и тщитеся дѣломъ исполнити. – Господъ нашъ Іисусъ Христосъ благодатіею Своею да укрѣпитъ васъ на предлежащая. Помолитесь и о мнѣ, вашемъ присномъ Богомольцѣ, усерднѣйшій спасенія желатель Іером. Василій.

Декабря 12-го дня 1820 года Пустыня

# Содержание

### 3 Каширина В.В.

Един от древних...

- 3 Краткое жизнеописание старца Василия
- 13 «Письма о подвижничестве инокинь» старца Василия
- 18 Адресаты писем старца Василия
  - 19 Игумения Досифея Веревкина
  - 32 Брянская игумения возможно, Августа или Иринарха
  - 34 Павлина Толстая, игумения Елецкого Знаменского девичьего монастыря
  - 40 Ангелина и Херувима Толбузины, монахини Борисовской Тихвинской пустыни
  - 56 Досифея Лыкошина, монахиня Троицкого Севского монастыря
  - 74 Литература

#### 77 Преп. Василий (Кишкин)

#### Письма о подвижничестве инокинь

- 79 Наставленія къ духовнымъ дѣтямъ
- 143 Искусъ о новоначальныхъ
- 147 О терпъніи и послушаніи



- 150 О еже упразднитися и разумъти Господа
- 154 О еже внимати себъ и уничижати
- 165 О еже оставляти плотскихъ родителей и блюсти умъ и сердце
- 175 О еже не ослабъвати въ скорбяхъ, но притекати къ Спасителю
- 180 О постригъ, о снъ и лъности
- 188 О еже внимати себъ, а не искреннему
- 193 О еже терпъти скорби и укоряти себъ
- 197 О еже не боятися мертвыхъ
- 199 О презрѣніи себя
- 202 О еже не слушати ропшущихъ
- 204 О еже въ паденіяхъ не унывати
- 208 О внимательной молитвъ
- 212 О еже всъмъ сердцемъ прилъпляться къ Единому Богу
- 230 О сиъ и лъности
- 233 О блюденіи ума и чистоты сердца
- 235 Олъствицъ чистоты
- 237 О чистотъ
- 247 Утъшительное посланіе преподобнаго старца ко изнемогающей отъ печали и унынія
- 258 Общіе сов'яты
- 272 Письмо старца Василия къ монахинямъ Магдалинъ и Александръ



# Преп. Василий (Кишкин) Письма о подвижничестве инокинь

Автор-составитель, Каширина публикатор Варвара Викторовна

Издательство Наследие православного Востока www.napravost.ru

Етай info@napravost.ru

Телефон 8 916 483 73 77

Набор рукописи Дизайн буквиц Фурсик Екатерина

Иллюстрации Макет, верстка Корректор Тираж Подписано в печать Типография «Можайский полиграфический комбинат»